
PHÆNOMENA

CESTY FENOMENOLÓGIE

Fenomenologická metóda 
u neskorého Husserla

Jaroslava Vydrová

Schola Philosophica
Pusté Úľany 2010



OBSAH

Zoznam použitých skratiek Husserlových textov
Predhovor

NA ÚVOD  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  xx
Epoché a redukcia v dejinných a metaforických súvislostiach
Fenomenologické rozhodnutie – „ako“
Prvé uvažovanie

TÉMA A TEMATIZÁCIA, EPOCHÉ 
A REDUKCIA. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  xx
Východisko: prirodzený postoj
Téma, svet a jeho vyradenie
Psychológia a psychologická epoché
Motivácia redukcie

FENOMENOLOGICKÉ POLE: JA – SVET  . . . . . . . .  xx
Prirodzené ako zvláštny prípad transcendentálneho
Od statickej ku genetickej fenomenológii
Ďalšia radikalizácia redukcie

ZMYSEL REDUKCIE  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  xx
Fenomenológia fenomenológie
Späť k redukcii

Kniha vznikla ako súčasť riešenia grantovej úlohy VEGA 
č. 2/0168/08 na Filozofi ckom ústave SAV v Bratislave.

Recenzenti
prof. PhDr. Ivan Blecha, CSc.
prof. PhDr. František Novosád, CSc.

Copyright © 2010 by Jaroslava Vydrová
Cover design © 2010 by Jarmila Maliariková
Slovak edition © 2010 by Schola Philosophica

ISBN 978-



Antonovi a Damiánovi

NOVÉ KONTEXTY REDUKCIE  . . . . . . . . . . . . . . . . .  xx
Redukcia v kognitívnej vede
Michel Henry a Jean-Luc Marion: problém javenia a danosti

NA ZÁVER – PROBLÉM ZAČIATKU  . . . . . . . . . . . . .  xx

POZNÁMKY  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  xx

LITERATÚRA . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  xx
Primárne zdroje
Sekundárne zdroje



� 7 �

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

PREDHOVOR

Fenomenológia je myšlienková iniciatíva, ktoré rozbieha aso-
ciácie rôznymi smermi a s rôznou intenzitou. Rovnako rých-
lo inšpiruje ako odrádza, môže znamenať otvorené myslenie, 
ale aj vyvolávať predsudky. Kľúčom k tomu, prečo je to tak, 
je osobnosť zakladateľa fenomenológie Edmunda Husserla, 
ktorý oživil a sám aj vytvoril nový spôsob premýšľania o fi -
lozofi ckých problémoch a nahliadania vecí okolo nás – na 
jednej strane to predstavuje prísnu pracovnú fi lozofi u, „Ar-
beitsphilosophie“, s nárokom na vedeckosť a presnosť, na 
druhej strane to znamená otvoriť dovtedy neodhalený svet 
fenoménov, ktoré sa má prejaviť v slobodnom a tvorivom 
rozvíjaní fenomenológie. Edmund Husserl sa pokúšal zrušiť 
zaužívaný spôsob videnia a radikálne rozvíriť bezpečné vody 
vtedajšieho myslenia, logiky či vedeckého bádania – a tieto 
pokusy neustále opakoval, sprísňoval, obmieňal, hľadal nové 
sféry, v ktorých by sa dali využiť. Revolučný myšlienkový 
pohyb, ktorý sa spustil na prelome 19. a 20. storočia a živo 
reaguje na aktuálne fi lozofi cké problémy i dnes, je tým za-
ujímavejší, že ním Husserl nechcel opustiť pôdu fi lozofi e, 
poprieť jej zmysel alebo ju zanechať v prospech čohokoľvek 
iného a zdanlivo populárnejšieho. Naopak, chcel ju posil-
niť ako prísnu vedu, nebál sa vôd transcendentálnej fi lozo-
fi e, nechcel sa vzdať hovorenia o podstatách, ideách, pravde, 

Zoznam použitých skratiek 
Husserlových textov

CM Cartesianische Meditation
Dok. II/1 VI. Cartesianische Meditation (Husserlov text)
EBA Encyclopædia Britannica-Artikel
EP Erste Philosophie
FTL Formale und transzendentale Logik
Hua Husserliana
Ideas Ideas: General introduction to pure phenomenolo-

gy
Ideen Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phäno-

menologischen Philosophie
IP Die Idee der Phänomenologie
Krisis Die Krisis der europäischen Menschentum und die 

transzendentale Phänomenologie
PM Die phänomenologische Methode
VI CM VI. Cartesianische Meditation (Finkov text)

Kompletné bibliografi cké údaje primárnych textov, prípadne 
ich prekladov sa náchádzajú v zozname literatúry.



� 8 Jaroslava Vydrová 9 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

niu tohto postoja, čo ho motivuje, ako prebieha výkon epoché 
a redukcie, 3. a na záver prichádza kľúčová otázka, čo všetko 
z toho vyplýva – aký je význam fenomenologickej metódy.

Mohlo by sa zdať, že pohľad na metodologické zázemie 
umožňuje určitý odstup od samotnej fenomenológie – akoby 
tieto princípy automaticky predstavovali pevnú pôdu pod no-
hami, zabezpečili uzdu pre vozataja. No nie je to celkom tak. 
Fenomenologická metóda je súčasťou živého prúdu fenomeno-
logického myslenia, neprichádza do systému zvonka, ale je jeho 
vnútornou súčasťou a vytvára sa spolu s ním. Z tejto situácie vy-
plývajú azda dve inštrukcie, ktoré usmerňovali moje čítanie Hus-
serlových textov: Vďaka tomu sú epoché a redukcia tak inšpira-
tívne, predstavujú hybnú silu myslenia, netreba ich hľadať len 
v dejinách fi lozofi e a uzatvárať ich tam, ale možno ich preniesť 
aj do súčasného kontextu. No napriek tomu nie je jednoduché 
rozpliesť ich motiváciu, výkon a dosah v základnom súbore po-
učiek, pokynov či návodov, pretože nič také ani neexistuje. Toto 
napätie, ktoré má svoj pozitívny i negatívny aspekt, spôsobuje, 
že fenomenológia je svojím spôsobom jedinečný druh myslenia 
(a štúdia), ktoré možno vždy nanovo a ďalej rozvíjať.

Aj pri skúmaní fenomenologickej metódy existuje viacero 
ciest. Zvolila som si dva uhly pohľadu, ktoré sa dopĺňajú a vo 
svojej podstate nakoniec splývajú. Najskôr je to optika Hus-
serlových diel, predovšetkým z neskoršieho obdobia, kde jeho 
uvažovanie o epoché a redukcii kulminuje. Položila som si 
základnú otázku: ako predstavoval a vykonával redukciu sám 
Husserl? Potom prišli na rad iné otázky a problémy: čo a prečo 
motivovalo Husserlových žiakov a nasledovníkov k diskusiám, 
kritike až k odmietaniu redukcie, respektíve čím je zaujímavá 
a stále živá fenomenológia v súvislosti so svojou metódou pre 
súčasných autorov? Namiesto dejinno-fi lozofi ckého mapova-
nia tohto problému – čo by bola takisto zaujímavá téma – sa 

zmysle… všetkých ťažiskových, no i rozochvených princípov 
tradičného fi lozofovania.

Tak ako sa dá z Husserlovho diela čerpať obsahovo rôznoro-
dé a zaujímavé témy, možno aj pokus o pochopenie toho, čo je 
fenomenológia, vzdať hneď na začiatku a do istej miery je sám 
Husserl autorom nehostinných podmienok, ktoré odrádzajú 
od štúdia fenomenológie. To, čo sa nazýva fenomenologickým 
prevratom myslenia, sa v jeho textoch opisuje a spresňuje ne-
meckou precíznosťou, no Husserlov štýl je aj značne kompliko-
vaný, hutný a často i ťažko zrozumiteľný. Nehovoriac o kvantite 
textov, ktoré obsahujú zobrané spisy Husserliana a na ktoré re-
aguje množstvo ďalších zásadných interpretácií. Napriek tomu, 
že Husserl trval na určeniach ako jednoznačnosť, absolútnosť, 
jasnosť či evidencia, paradoxne existuje viacero ciest, ako sa 
možno dostať k jadru fenomenológie. Otázka, ktorá motivova-
la uvažovanie a hľadanie zachytené v tejto knihe, sa zameriava 
na to, čo je vlastné týmto „cestám“, na samotnú cestu, spôsob, 
na „ako“ fenomenológie, na fenomenológiu ako metódu.

„Ako“ fenomenológie je vpísané v dvoch zvláštnych slovách 
– epoché a redukcia –, ktoré radikálne inštruujú fenomenoló-
ga pri jeho skúmaní. Pôsobia ako zmrazenie aktuálneho prúdu 
myslenia, vyvolávajú – paradoxne povedané – zabudnutie na 
všetko, čo sme doteraz považovali za samozrejmé, nespochybni-
teľné, dokonca overené vedeckými postupmi alebo v každoden-
nom živote. Toto „otvorenie očí“ nie je jednoduchým rozjasne-
ním, ktorým sa hneď všetko vyrieši. Až tu sa naplno začína.

Sledovanie fenomenologickej metódy, ktoré predstavu-
jem na nasledujúcich stranách tejto knihy, postupne prechá-
dza troma okruhmi, ktoré vymedzujú tieto otázky: 1. aká je 
situácia fi lozofa, fenomenológa pred redukciou, čo všetko sa 
spája s prirodzeným postojom, s jeho (osobným i profesionál-
nym) životom a skúmaním, 2. ďalej ako dochádza k rozruše-



� 10 Jaroslava Vydrová

� 11 �

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

NA ÚVOD

Epoché a redukcia v dejinných 
a metaforických súvislostiach

Fenomenologická metóda je vo fenomenológii Edmunda 
Husserla značne rozoberanou témou a nemenej zásadne o nej 
diskutujú ďalší fenomenológovia. Kde začať pri rozpletaní 
tohto komplexného „útvaru“? Čo je to za „útvar“ – nech už 
by sme toto označenie použili akokoľvek nepresne –, ktorý 
sa spája s dvoma známymi, takmer emblematickými výrazmi 
epoché a redukcia? Ostaňme na úvod iba pri slovách. Skúsme 
sa pozrieť na pojmy epoché a redukcia ešte skôr, než sa stali sú-
časťou a „impetom“ Husserlovho uvažovania. Prepojenie de-
jinného a metaforického kontextu, ktorý v sebe ukrývajú obe 
slová, v závere tejto krátkej úvodnej fi lozofi ckej okľuky samo 
ukáže, aký môže byť jeho význam pre fenomenológiu, aj kde 
sú jeho hranice.

Hneď na začiatku sa stretávame so zvláštnym etymolo-
gickým paradoxom. Pri pojmoch epoché a redukcia musíme 
siahnuť po gréckych a latinských koreňoch. Grécke slovo 
έποχή – ktoré označuje brzdenie, zdržiavanie (hovorenia), to, 
keď si prestaneme niečo všímať, necháme to tak, no znamená 
aj schopnosť premôcť, ukazovať, rozvinúť, mieriť (smerovať 
mysľou k veci) – odkazuje z fi lozofi ckého hľadiska predo-

v oboch zvolených aspektoch dostával vždy do popredia prí-
stup systematickej fi lozofi e.

Hľadanie zmyslu redukcie a toho, čo znamená jej výkon, 
vyúsťuje aj do tém, ktoré samotnú redukciu problematizu-
jú a spochybňujú. Je fenomenológia možná aj bez redukcie, 
respektíve je udržateľná s redukciou? Je dnes jej skúmanie 
ešte obhájiteľné ako aktuálny fi lozofi cký problém? Je možné 
o redukcii povedať ešte niečo „nové“ alebo iné, než ponúkajú 
zaužívané a známe defi nície? S prihliadnutím na argumenty 
zástancov i oponentov redukcie, ale najmä na kritické čítanie 
Husserlových analýz, na to nachádzam v tejto knihe a jej šty-
roch hlavných kapitolách skôr pozitívne odpovede.

Možnosť dlhodobo sa venovať fenomenológii mi poskyt-
lo prostredie Filozofi ckého ústavu SAV, fenomenologických 
grantov a zázemie pri spolupráci s najbližšími kolegami Ró-
bertom Karulom, Martinom Muránskym a Petrom Šajdom. 
Tomu predchádzalo tútorstvo viacerých odborníkov počas 
štúdia na vysokej škole, vo Výberovom vzdelávacom spolku 
a počas prípravy dizertácie. Podporu a cenné konzultácie som 
získala u prof. Františka Novosáda, prof. Ivana Blechu, Dr. 
Karla Novotného a osobitne u Dr. Sebastiana Luft a, ktorý 
sprevádzal moje štúdium redukcie posledných sedem rokov. 
Ďakujem mojej mame Eve Kunschovej za trpezlivé prečítanie 
korektúr, Jarmile Maliarikovej za návrh obálky a Martinovi 
Vydrovi za zalomenie knihy. Za pomoc a trpezlivosť nielen pri 
písaní tejto knihy ďakujem Antonovi a Damiánovi.

J. V.
Trnava, jún 2010



� 12 Jaroslava Vydrová 13 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

všetkým na kontext zdržania sa súdov, úsudkov, ktoré roz-
vinul stoicizmus. „Epoché“ sa spája aj s pyrrhónskou školou 
a jej učením o zdržaní sa úsudku (v spojení s ataraxiou, „ktorá 
je konečným plodom a zmyslom jeho [Pyrrhónovho] radi-
kálneho skeptického postoja“1), ďalej sa používa vo význame 
prerušiť, pozastaviť platnosť, zdržať sa (napríklad súhlasu ako 
v polemike Archesilaa zo Strednej Akadémie so stoicizmom). 
Rozdiel medzi stoickým a skeptickým prístupom je „ontolo-
gicko-etický“.2 Slovesná forma έπέχω znamená držať niečo (v 
úzadí), nielen v zmysle vlastniť to, ale aj poukazovať na niečo, 
dokonca stáť tvárou v tvár, odložiť alebo prerušiť, zanechať 
nejaký proces. „Zostali (epeiche) už len vodcovia ženíchov 
Antinoos s Eurymachom; tí najurodzenejší zo všetkých,“3 píše 
Homér v Odyssei.

Zaujímavé sú však aj ďalšie kontexty, ktorými sa presúvame 
z lexikálnej do metaforickej oblasti: antickí autori v rôznych 
kontextoch používali epoché pri opisezastavenia svetla po-
čas zatmenia Slnka, pozíciu nebeského alebo zemského tele-
sa, ktorá sa spájala s jeho určením – zastavením – v priestore 
a čase, a v tejto súvislosti to môže znamenať aj časový úsek zne-
nia tónu.4 Hra svetla a tieňa ponúka mnohé rozvinutia. Od 
tých najstarších: Pre Plutarcha je epoché „mierou pre ‚schía-
sma‘, tieň mesiaca, zatmenie, účinok alebo kužeľ tohto tieňa 
ako aj prechod cez tento tieň“, až po „prerušenie svetla“, kto-
ré môže viesť k ponímaniu epoché, „ktorá má ako zdržanie 
dočinenia s tieňom a výsledok tohto zdržania… zodpovedá 
otvoreniu zmyslu“.5 To naznačuje fenomenologickú tému tie-
ňa, tieňovania. Maurice Merleau-Ponty hovorí o troche „tieňa, 
ktorý jestvuje vďaka svetlu“.6 Piera Alda Rovattiho toto uvažo-
vanie vedie k hypotéze, podľa ktorej „otvorenie zmyslu nie je 
nejakým jednoduchým objasnením, ale možno ho uskutočniť 
len s metaforickým inštrumentáriom hádanky, v metaforickej 

konštelácii (alebo aj rozprávaní, ako navrhol Paul Ricœur), 
ktorá je schopná ‚pomeriavať‘ tieň“.7 Inšpiračnú silu tohto kro-
ku možno sledovať u fi lozofov, ktorí pôsobili veľmi dlho pred 
Husserlom, ale aj v tom istom období ako on: „Zárodky úvah 
o nevyhnutnosti epoché môžeme nájsť aj u Husserlových sú-
časníkov, najmä u žiakov Franza Brentana, ku ktorým Husserl 
takisto patril a ktorých práce sledoval (mám na mysli najmä A. 
Meinonga a K. Twardowského…).“8

Presuňme sa do latinskej oblasti. Latinské slovo reductio 
(„re-duco“, „re-ducere“) zase odkazuje k tomu, čo vedie späť, 
dozadu, v zmysle vrátiť sa (napríklad domov), pričom ety-
mologický základ „duco“ je odvodený z gótskeho slova „tiu-
han“, čo znamená ťahať, vliecť.9 Predpona „re-“ sa v hovoro-
vých slovných spojeniach pohybuje na škále medzi významom 
privedenia späť (reakcia) a prevedenia na (reforma). V dejin-
nom kontexte môžeme siahnuť napríklad k Bonaventurovi 
z Bagnoregia a jeho „redukujúcej fi lozofi i“. Bez toho, že by 
sme dokázali preniknúť do hlbokých súvislostí scholastických 
skúmaní, spomeňme aspoň miesto, kde sa pojmovo dostá-
vame k prieniku. Tomáš Nejeschleba uvádza: „Metafyzika, 
ktorej metódou je privádzať všetko jestvujúce k najvyššiemu 
súcemu s pomocou iluminácie, je takzvaná redukujúca meta-
fyzika (metaphysica reducens)“, človek má byť „privedený späť 
k najvyššiemu“, pričom „neprehliadnuteľným se pritom stáva 
fi lozofi cký význam reductio ako vedeckej metódy odkrývania 
konštitutívnych princípov jestvujúceho“.10 Redukcia, ktorú 
nám sprístupňuje stredoveký mysliteľ, by sa so súčasnými in-
terpretáciami stretla zrejme v jednom bode, ktorý člení výkon 
redukcie na viacero krokov, stupňov či úrovní. Anachronicky 
môžeme spojiť súčasné interpretácie s ešte starším obdobím, 
ktoré malo vplyv na koncepciu hypostáz či henologickú re-
dukciu.11 Na opačnom póle dnešných použití slova redukcia 



� 14 Jaroslava Vydrová 15 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

sú niektoré vedecké a fi lozofi cké smery, ktoré uprednostňujú 
redukcionizmus (napríklad eliminativizmus), prípadne vyu-
žitia slova v zmysle redukčných postupov odoberania, znižo-
vania (napríklad v chémii), čo v našom kontexte môže voľne 
evokovať krok späť, dokonca krok pred (niečo). No vedecký 
redukcionizmus a fenomenologická metóda sa významovo 
neinšpirujú, ale vylučujú.

Slovné a významové nápovedy majú svoj pomocný efekt 
pre uchopenie techniky a praxe. Ich potenciál budeme ďalej 
rozvíjať skôr v tomto zmysle než v dejinno-fi lozofi ckom vý-
vine, ktorému sa do hĺbky venovali viacerí iní autori. Analo-
gické výkony (z dejín, v iných prístupoch a s rôznymi cieľmi) 
sú určitým odrazom epoché a redukcie a sú aj významným 
inšpiračným zdrojom, ktorý fenomenologickú metódu môže 
oživovať v nových kontextoch – od meditačných techník až 
po neurovedecký výskum, od odhaľovania čistej subjektivi-
ty až po asubjektívne pole javenia, od precizovania redukcie 
v rámci fenomenológie až po otázku či a s akou redukciou je 
fenomenológia vôbec možná.

Fenomenologické rozhodnutie – „ako“

Fenomenologická metóda – a jej hlavné podoby epoché a 
redukcia – tvorí základ fenomenologického skúmania, vinie 
sa celým dielom Edmunda Husserla: začína s ňou v Logic-
kých skúmaniach, podrobnejšie ju formuluje okolo roku 1905 
a smeruje k textom z neskorého obdobia. Je to problematika, 
ku ktorej sa Husserl opätovne vracal, keďže ju považoval za 
jednu z najdôležitejších častí fenomenológie, ale aj za najme-
nej pochopenú oblasť, o ktorej ostatní fi lozofi  často diskutovali 
a ktorú podľa Husserla aj dezinterpretovali. Parlovi Welchovi 
v júni 1933 napísal, že fenomenológia „otvára s fenomenolo-

gickou redukciou principiálne novú skúsenosť, ktorá nie je 
skúsenosťou sveta, a stavia nás tým priamo na absolútnu pôdu, 
pôdu ‚transcendentálnej subjektivity‘. Voči tomu, žiaľ, ostalo 
‚fenomenologické hnutie‘ slepé. Takmer všetky predstavenia a 
kritické vyjadrenia… o redukcii sú tak prekrútené, takže vás 
môžem iba varovať.“12

Prvý spôsob, ktorý sa pri štúdiu fenomenologickej metódy 
ponúka, je sledovať vývin, vzťahy medzi epoché a redukciou, 
prípadne posuny v ich vnímaní, podľa toho, ako sa jej Hus-
serl venoval v jednotlivých dielach. Hoci toto čítanie vyznieva 
na prvý pohľad neproblematicky, možno voči nemu postaviť 
dva argumenty, ktoré poukazujú na jeho nevýhodnosť. Taká-
to v skutočnosti ťažko realizovateľná práca by musela obsiah-
nuť množstvo textového materiálu a mohla by azda skĺznuť 
k schematickému mapovaniu. Čo je však dôležitejšie, podľa 
najnovších výskumov sa ukazuje, že chronologický (ani tra-
dičný) prístup pri odhaľovaní významov rôznych aspektov 
Husserlovej fenomenológie už nie je použiteľný. S vydávaním 
nových rukopisných zväzkov sa do veľkej miery mení klasic-
ký interpretačný pohľad na fenomenológiu.13 K Husserlovým 

„návratom“ k epoché a redukcii treba pristúpiť iným spôso-
bom a pokúsiť sa pritom odhaliť jeho hlbší význam. Ten na-
značuje pojem iterácie, opakovania a začiatku, ktoré sa často 
objavujú v textoch z neskoršieho obdobia a na ktoré viackrát 
narazíme. Okrem toho je fenomenologická metóda súčasťou 
fenomenológie, nie niečím prineseným zvonka do systému. 
Ako uvádza Edmund Husserl, aj to, čo „chce pripravovať ces-
tu pre fenomenológiu, je svojím obsahom samo skrz-naskrz 
fenomenológiou“ (Ideen I, 124), keďže „už celé prípravné za-
myslenie sa vykonáva presne v tomto duchu. Je, hoci ešte neve-
domo, fenomenologické“ (Hua V, 151). Metóda je tu svojím 
spôsobom prítomná od začiatku a sprevádza fenomenológiu 



� 16 Jaroslava Vydrová 17 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

až na miesto, kde dochádza k jej určeniu – vo vztiahnutí feno-
menológie na fenomenológiu, v sebakritike fenomenológie.

Z týchto dôvodov nemožno o epoché a redukcii uvažovať 
celkom lineárne, ale ani ich vyčleňovať z dejinno-fi lozofi ckých 
súvislostí či oddeľovať ich od celej koncepcie fenomenológie, 
teda odčleňovať epoché a redukciu od východísk, priebehu 
a rezíduí. Epoché a redukcia sú postupy, ktoré uchovávajú 

„napätie medzi východiskovým bodom a pristátím“.14 Pri za-
chytení tohto „napnutia“ nepostačí opis samostatných krokov, 
ani holý výpočet určení či izolovaná charakteristika metódy 
a jej následná aplikácia. Hoci v začiatočnej charakteristike 
(Prvé uvažovanie) sa týchto bodov dotkneme, ukážeme, ako 
sa môže takýto druh uvažovania rozvinúť, poslúžia skôr na to, 
aby predstavili kontext, do ktorého sú vsadené Husserlove ite-
ratívne analýzy, ale z ktorého aj svojím spôsobom vybočujú.

Budem vychádzať z troch problémových okruhov, ktoré 
sa od začiatku spájajú (a sú diskutované) s Husserlovou feno-
menológiou: motivácia, výkon a zmysel redukcie. Prostredníc-
tvom nich sa pokúsim priblížiť fenomenologickú redukciu v 
Husserlových textoch z neskoršieho obdobia, ktoré sa venujú 
práve redukcii a sú obsiahnuté predovšetkým v XXXIV. zväz-
ku Husserlových zobraných spisov Zur phänomenologischen 
Reduktion (Texty k redukcii). Redukcia sa v nich vyznaču-
je svojou silou. Husserl v jednom z listov uvádza, že až ona 
umožňuje pravý radikalizmus a pravú slobodu a počas analýzy 
textov sa ponúkne niekoľko príkladov tejto radikalizácie. Aj 
napriek tomu tu chýba sústredená analýza redukcie, ktorú na-
hrádza problematizácia iných fenomenologických tém. Hoci 
táto stratégia nie je v rozpore s Husserlovým uvažovaním z 
iných diel, čitateľ Textov k redukcii stojí pred otázkou, čo pred-
stavuje zjednocujúci pohľad, ktorý zastrešuje singulárne texty 
a určuje hlbšiu súvislosť pre viacero pohľadov na jednotlivé as-

pekty epoché a redukcie. Výber tohto zväzku – napriek inter-
pretačným ťažkostiam spojeným s charakterom textov – však 
má pre skúmanie problematiky fenomenologickej metódy 
svoje prednosti. Nachádzame sa v záverečnom období Hus-
serlovej fenomenológie, v ktorom jeho myšlienky dozrievajú a 
vrcholia. Ako sa ukazuje, dôležitou témou je tu pre Husserla 
práve redukcia: epoché a redukcia ako odhaľovanie zmyslu. Aj 
z tohto dôvodu sa dá predpokladať, že štúdium Textov k re-
dukcii poodkrýva jej nové horizonty. Keďže časové hľadisko 
nebude primárne, budeme sa môcť postupne vracať aj k skor-
ším spisom. A paradoxne sú to práve novšie interpretácie feno-
menológov, ktorí opätovne čítajú úvodné prednášky Idey fe-
nomenológie, ako napríklad Michel Henry či Jean-Luc Marion, 
ktoré si nanovo stavajú otázku redukcie, javenia a dávania.

Pri základom vymedzení fenomenologickej metódy môže-
me nadviazať na jej interpretáciu u Jana Patočku s troma fáza-
mi: 1. kritické zdržanie sa úsudku, 2. redukcia transcendencie 
na imanenciu a 3. od nastolenej imanencie k hľadaniu trans-
cendencie v imanencii.15 Treba sa spýtať, čo všetko znamená 
požadovaná bezpredpokladovosť, bezpredsudkovosť. V liste 
Romanovi Ingardenovi z 13. novembra 1931 Husserl píše, že 
fenomenologická metóda sa spája s ťažkosťami, z ktorých prvá 
a možno najväčšia „spočíva v radikálnej bezpredsudkovosti a v 
jej metóde fenomenologickej redukcie. Jej dokončenie bude 
stáť ešte značný čas…“16 Treba nájsť a opísať oblasti, na ktoré 
sa budú vzťahovať jednotlivé kroky epoché a redukcie, zdr-
žania a vyradenia. Po ich výkone si položíme otázku: Aké sú 
naše zisky a prípadné straty? Husserl odpovedá: „Vlastne sme 
nič nestratili, ale získali sme celé absolútne bytie, to, aby sme 
správne rozumeli, v sebe skrýva všetku svetskú transcendenciu, 
ktorú v sebe ‚konštituuje‘“ (Ideen I, 94). S týmto výkonom sa 
otvára nová oblasť skúmania v podobe korelácie bytia sveta 



� 18 Jaroslava Vydrová 19 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

a bytia vedomia, oblasť noeticko-noematickej štruktúry, ktorá 
je už doménou konštitúcie. Gerhard Funke k tomu výstižne 
uvádza: niet redukcie bez konštitúcie a rovnako niet konšti-
túcie bez redukcie.17 To je cesta Ideen I. Cesta v Textoch k re-
dukcii bude v mnohom iná. Základný pohyb tohto myslenia 
si však môžene podržať v pamäti – previazanosť týchto bodov 
(či už vo vyjadrení Jana Patočku alebo v podobe troch okru-
hov motivácia, výkon, zmysel epoché a redukcie) poukazuje na 
ich neodlučiteľnosť od východísk a záverov.

Ako máme pri týchto prekrývajúcich aj vzďaľujúcich sa ur-
čeniach postupovať? Cestou, ktorá sa od začiatku ukazuje byť 
schodnejšia, je sledovať konkrétne témy, tematizácie, otázky, 
ktoré priamo alebo vzdialenejšie súvisia s epoché a redukciou, 
čo zase ponúka nové možnosti ďalej problematizovať a apli-
kovať to, čo sme získali. Prvá tematická časť vytvorí priestor 
pre oblasť čistej a apodiktickej sféry s možnosťou prechodu 
až k miestam radikalizácie a získané poznatky nás privedú 
k otázke zmyslu redukcie, ktorý cez ne od začiatku presvitá.

Parafrázujúc Gerharda Funkeho by sa dalo povedať, že fi -
lozofi a nie je nejakým výsadným prístupom k veciam, nie je 
len zhrnutím odniekiaľ získaných výdobytkov, a nie je ani 
totalizujúcou vedou. Fenomenológia, ako o nej uvažoval Ed-
mund Husserl, je skôr cestou („metóda v jednoduchom zmys-
le slova“),18 ktorá je podmienečne bezpredsudková19 a zároveň 
nekonečná, dbá o prísnu vedeckosť a na to, aby metodicky 
realizovala svoje postupy, ktoré smerujú k odhaleniu a odô-
vodneniu oblasti jej záujmu – podľa fenomenologického hesla 
„späť k veciam samým“. Táto metóda je určitým druhom roz-
hodnutia, ktorý je hlboko vpísaný do celej fenomenológie. Za 
každým z týchto označení – zatiaľ ostávajú v neurčitosti – sa 
skrýva hlbší a viacvrstvový významový kontext, ktorý sa aspoň 
čiastočne pokúsim odkryť. Ako upozorňuje Eugen Fink, v 

textoch neskorého Husserla, z ktorých sa veľká časť venuje re-
dukcii, nachádzame nové možnosti, „všetko je otvorené, všet-
ky cesty vedú von. Je to nepohodlná, vyzývajúca a namáhavá 
fi lozofi a, ktorá nepotrebuje nijakých straníkov.“20

Prvé uvažovanie

V liste Romanovi Ingardenovi z 13. novembra 1931 Edmund 
Husserl uvádza: „… prenikať do fenomenologickej redukcie 
a vykonávať ju s pochopením je vôbec to najťažšie z fi lozo-
fi e.“21 Skôr než sa pokúsime o hlbší prienik, skúsme sa veno-
vať niektorým pomocným deskripciám, ktoré nám o epoché 
a redukcii ponúka sám Husserl. Budeme sledovať dve línie, ku 
ktorým sa vrátime v ďalšom texte:

1. Ambivalentnosť alebo stret medzi jednotlivými charak-
teristikami môže byť znakom hĺbky problematizovania a 
nielen plochým protirečením.

2. Hoci v tomto momente ostávame ešte na rovine vonkajšie-
ho opisu, táto inštruktáž, extrahovanie základných určení 
ukáže, čo je pre fenomenologickú metódu udržateľné a čo 
naopak treba ponechať iba vo faktografi ckej rovine.

Ako sme naznačili, metóda sa odkrýva postupne. Skôr než de-
fi nície nachádzame vymedzenie jej cieľa alebo konkrétne po-
stupy, postoje, témy a podobne. Metóda súvisí s odhaľovaním 
oblastí skúmania, rovín, na ktoré sa bude aplikovať. Musíme 
vedieť, ako, čo a prečo chceme vyraďovať z hry. Dalo by sa tu 
preto hovoriť o určitom negatívnom vymedzení – podľa toho, 
kde sú hranice, kam siaha, kde sa jednotlivé kroky redukcie 
zastavujú a už sa nebudú uplatňovať. Pozitívnym je zase to, čo 
nám po jej výkone ostáva. Nemôžeme vyraďovať až dovtedy, 



� 20 Jaroslava Vydrová 21 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

kým nám neostane nič, čo by sa dalo skúmať. Veda, ktorú by 
sme chceli takto založiť, by potom nemala nijaký predmet.22 
Vidíme, že problematizovanie nás čaká na jej začiatku i na 
konci, pri počiatočnej motivácii i na hraniciach vedy. Ďalej 
by sme mohli vymenovať niekoľko všeobecných určení, ktoré 
sa viažu s redukciou: radikálnosť, univerzálnosť jej krokov, ide 
o veľké kroky („große Schritte“) – Husserl dokonca hovorí o 

„skoku do…“ – ktoré majú postihovať veľké oblasti a realizovať 
sa „jedným razom“ („mit einem Schlage“), plošne. V Textoch 
k redukcii zároveň upozorňuje, že by nemali zotierať špecifi c-
kosť a jednotlivé nuansy. Tento kontrast všeobecného a špeci-
fi ckého – ako sa pokúsime ukázať neskôr – nadobúda zásadný 
význam pre jej celkové určenie. Ukazuje sa, že redukcia je ne-
vyhnutná operácia, nevyhnutne spojená s celou fenomenoló-
giou – a to, ako je toto určenie zásadné, vpísané do zmyslu 
samotnej fenomenológie, sa prejaví vo výzvach proti-redukcie 
a proti-metódy, ktoré odmietajú redukciu.23

Epoché a redukciu možno rozčleniť na „negatívnu“ a „prak-
tickú“, produktívnu časť. Buď ide v prípade epoché o postupy, 
ktoré len pozastavujú platnosť, blokujú priechod, respektíve 
suspendujú, „nechávajú tak“, ďalej nehodnotia, nevyjadrujú 
potrebu, pôsobia ako zmrazenie, strnutie, ale v zmysle uvoľne-
nia, oslobodenia nových tém alebo očistenia. Voľne by sa dalo 
hovoriť o askéze – zdržíme sa, nechceme robiť neevidentné 
kroky – či o neutralizácii (predpokladov). Jan Patočka uvá-
dza, že epoché je „jeden z tých hlboko negatívnych počinov 
nášho vedomia, ktoré ukazujú, ako hlboko v ňom spočíva 
porozumenie pre nie, pre záporno hlbšie než všetky logické 
zápory“.24 V prípade redukcie ide o praktické výkony, zacie-
lené kroky – hoci sa niekedy práve jej prisudzuje negativita 

–, akými sú vyradenie z hry, uzátvorkovanie, inhibícia ako 
akýsi zákaz, zábrana, zabrzdenie, „rozpustenie zdanlivosti“,25 

obmedzenie. Súhrnne povedané, je to modifi kácia, ktorá pre-
mieňa na prečiarknuté to, čo sa bez preverenia explicitne (aj 
implicitne) prijíma ako platné. Podobne to naznačujú termí-
ny „schweben“ („in der Schwebe zwischen Sein und Schein“) 
alebo „Schwingung“, čo možno interpretovať ako otriasanie, 
pohybovanie či iskrenie.26 Táto polysémia je navyše v neskor-
ších textoch doplnená prekrývaním epoché a redukcie alebo 
ich voľnejším používaním.

Ďalšou otázkou sú skoršie a neskoršie texty – ako sme uvied-
li, ani chronologický prístup nemusí byť vyčerpávajúci, preto 
treba v časovej línii hľadať vnútorné súvislosti, ale nepodria-
ďovať im celú analýzu. Obdobím, v ktorom Husserl začína 
formulovať fenomenologickú metódu, je začiatok 20. storočia. 
Otváranie poľa čistej subjektivity či „objav“ sféry, ktorú má 
skúmať fenomenológia, však bude aj naďalej precizovať a do-
pracovávať. Husserl si neskôr uvedomoval, že refl exia, ktorou 
v tom čase skúmal vedomie, vychádzala ešte z prirodzeného 
postoja, z mundánnej sféry. Inšpirovaný skeptickým prístupom 
dospieval k spresňovaniu toho, čo má byť ťažiskom fenomeno-
lógie, a tým celej metódy. Toto snaženie vrcholí v „transcen-
dentálnom obrate“ v Ideen I, v ktorom používa slová o „novej“ 
alebo „čistej“ oblasti. Ak by sme hovorili o dvoch obdobiach – 
o predtranscendentálnej fenomenológii, akoby fenomenológii 
v užšom slova zmysle, a o transcendentálnej fenomenológii27 –, 
s vydavateľom Textov k redukcii Sebastianom Luft om by sme 
tento obrat mohli charakterizovať nasledovne: „Túto formu 
transcendentálnej fi lozofi e – ktorá sa týka problému ako vy-
svetliť svoje vlastné činnosti – možno chápať ako Husserlovu 
konkrétnu cestu, na ktorej sa zaoberal otázkami podmienok 
možností“, dotýka sa záležitostí „ako sa stáva bytie zakúšané 
vo vedomom živote“.28 Hlavnou cestou k transcendentálnej fi -
lozofi i je redukcia – svet sa redukuje na fenomén, subjektivita 



� 22 Jaroslava Vydrová 23 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

v rámci prirodzeného postoja a sveta na transcendentálnu sub-
jektivitu. Pri uvažovaní o zmenách a obratoch sa ponúka otáz-
ka kontinuity a vnútornej súvislosti v Husserlovom myslení, 
keďže pri riešení jednotlivých fi lozofi ckých otázok dochádza 
k menším (tematickým rozšíreniam) či väčším prepracovaniam 
(napríklad k posunu od statickej ku genetickej fenomenológii). 
Sám Husserl však na vnútornej previazanosti svojho uvažova-
nia trval a obrat tu nemá tak zásadný význam ako napríklad 
Kehre u Martina Heideggera. Texty k redukcii, ktoré vychádza-
jú z neskoršieho obdobia (1926 – 1935), sú príležitosťou, aby 
sme sa tejto otázky dotkli konkrétnejšie.

Problematika redukcie sa v zoradení Husserlovej pozosta-
losti nachádza v skupine rukopisov B. Skupina B sa rozdeľuje 
na: B I – Cesty k redukcii, B II – Samotná redukcia a jej me-
todológia, B III – Predbežná transcendentálna intencionálna 
analytika, B IV – Historická a systematická sebacharakteristi-
ka fenomenológie. Akú to má výpovednú hodnotu? Skupina 
B je druhou najrozsiahlejšou. Dôležitosť rukopisov o redukcii 
zdôrazňoval už Eugen Fink, ktorý spolu s Ludwigom Lan-
dgrebem pracoval na triedení pozostalosti. V Lovani v marci 
1939 k charakteristike týchto rukopisov uviedol: „Druhá sku-
pina obsahuje teóriu samotnej ‚naivity‘, alebo ako Husserl ho-
vorí: ‚prirodzený postoj‘ a jeho prekonanie cez základnú akciu 
fenomenologickej fi lozofi e: cez takzvanú ‚fenomenologickú 
redukciu‘. Husserl verí, že tým získa pravú dimenziu fi lozofi e 
a z nej bude možné vykonať pravdivo chápajúcu interpretáciu 
konečného bytia. Čo Husserl o tejto svojej fundamentálnej 
metóde vydal vo svojich spisoch, je len celkom slabý a nedo-
statočný rozbeh k veľkému a rozsiahlemu teoretickému objas-
neniu, ktoré urobil v mnohých rukopisoch.“29

K dôležitým pohľadom na epoché a redukciu patrí ich 
členenie na fázy, kroky. Takýto druh charakteristiky sa dá 

väčšinou uplatňovať v jednotlivých textoch, no nie plošne. 
Napríklad v Ideen I možno sledovať eidetickú redukciu (od 
faktov k podstatám), fi lozofi ckú epoché (zdržanie sa prijíma-
nia predsudkov, teórií, fi lozofi í, vied), fenomenologickú epo-
ché (uzátvorkovanie vzhľadom na generálnu tézu sveta ako 
prvú fenomenologickú redukciu) a druhú fenomenologickú 
redukciu (rozšírenú na ďalšiu transcendenciu, ktorou je Boh, 
eidetická transcendencia, empirická subjektivita). No neplatí 
to pre Ideu fenomenológie, ktorá tieto postupy len naznačuje 
a prechádza skôr ku konštitúcii. V neskoršom diele dominuje 
okrem základného vyradenia platnosti egologická redukcia, 
s ktorou súvisí objavenie transcendentálneho pozorovateľa 
a jeho návratov („Rückgänge“). Ďalším pokračovaním (a za-
vŕšením) je intersubjektívna redukcia (Hua XIII, Text č. 5; VI 
CM, 4). Podľa Ronalda McIntyra a Davida W. Smitha sa stre-
távame s eidetickou, psychologickou a transcendentálnou re-
dukciou. To nám ponúka dve možné rozlíšenia. Prvé sa odráža 
od odčlenenia eidetickej a fenomenologickej redukcie z Ideen 
I, ktoré by sa dalo všeobecne považovať za tak zásadné, že po-
ukazuje na dve samostatné vrstvy fenomenologickej metódy. 
Druhé rozlíšenie sa spája s troma cestami – karteziánskou, on-
tologickou a psychologickou.30 Presadzovateľmi tejto koncepcie 
sú Rudolf Bernet, Iso Kern a Eduard Marbach a nachádzajú 
odozvu aj u ďalších autorov.

V prvom prípade Husserla inšpirovali Descartove Meditá-
cie o prvej fi lozofi i a jeho odhalenie subjektívnej sféry, pričom 
Husserl túto cestu ešte zradikalizoval. Aj keď je v Husserlovom 
a Descartovom postupe pochybovania a hľadania začiatku fi -
lozofovania veľa podobné, vo fundamentálnych bodoch sa od 
seba líšili: Husserl nepovažoval Descartovo ego cogito za čistú 
sféru, ale ešte stále za kúsok sveta, res extensa, za určenie usku-
točnené ešte na pôde prirodzeného postoja. Husserlov postup 



� 24 Jaroslava Vydrová 25 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

je vertikálny (od prirodzeného sveta cez redukciu k transcen-
dentálnej subjektivite) a Descartov je skôr horizontálny (od 
časti prirodzeného sveta, ktorá je podrobená pochybovaniu, 
k inej časti sveta, ktorá je už nepochybná).31 Druhá, ontolo-
gická cesta, ide iným smerom – nevychádza z imanentnej sféry, 
ale z objektivity a s cieľom odôvodniť ju, odôvodniť svet mož-
nej skúsenosti. Husserl je inšpirovaný Kantovým kopernikov-
ským obratom a táto „cesta k transcendentálnej subjektivite 
spočíva, všeobecne povedané, v tom, aby upriamila pozornosť 
na principiálnu poslednú nepochopiteľnosť ako základný cha-
rakter všetkého prirodzeného, predvedeckého či vedeckého 
poznania toho, čo je objektívne (súcien, onta). Táto nepocho-
piteľnosť bude existovať tak dlho, pokiaľ nebude toto ‚pria-
me‘ poznanie… uvažované v rámci plnej konkrétnej súvislosti 
intencionálnych výkonov subjektivity a objasnené v rámci 
tejto konkrétnej korelácie.“32 Takto už nie je potrebný krok 
skeptickej epoché či vyradenia sveta, pretože nám ide o objek-
tívnu vrstvu sveta ukotvenú v čistej subjektivite. Tretia cesta 
a s ňou spojený Husserlov záujem o psychológiu boli podnie-
tené Franzom Brentanom, pričom Husserl dbal o to, aby očis-
til psychológiu od psychologizmu jej nasmerovaním k čistej 
fenomenologickej psychológii, ku skúmaniu čistej imanencie, 
prúdu zážitkov, k čomu prispieva fenomenologicko-psycho-
logická redukcia. „Nepriamy“ postup cez psychológiu bol do-
minantný koncom 20. rokov, nahrádzal predovšetkým karte-
ziánsku cestu z obdobia písania Ideen I. Aj v VI. Karteziánskej 
meditácii nachádzame tri cesty, ktorými sa vydáva redukcia. 
Vychádzajú z idey radikálneho sebauvažovania, z idey posled-
ného založenia vedy a z idey psychológie, logiky (VI CM, 37). 
Bude zaujímavé všímať si, z akého uhla pohľadu pristupoval 
Husserl k fi lozofi ckým problémom v Textoch k redukcii, prí-
padne kde sa takéto delenie už nedá uplatniť. Cesty fenome-

nologickej redukcie budú v našom sledovaní Husserlovho 
myslenia prítomné, hoci skôr v pozadí.

Strökerovej index zaznamenáva v každom prípade päť de-
siatok možností, ako pomenovať epoché a redukciu, pričom 
neraz sa medzi nimi robí len lexikálny, nie významový rozdiel. 
V Textoch k redukcii musíme prejsť vlastnou cestou rozlišova-
nia. Ako uvádza Marie Bayerová, „všetko tu totiž závisí od vý-
chodiskovej otázky, od toho, čo sa má skúmať, a z toho vyplýva 
zvláštna previazanosť myšlienkových postupov, ktoré predsta-
vujú teoretické riešenie tejto východiskovej otázky.“33

So systematickými fi lozofi ckými príspevkami k fenomeno-
logickej metóde sa stretávame aj v stredoeurópskom fi lozofi c-
kom prostredí (napríklad v Poľsku v nadväznosti na Romana 
Ingardena, v Lotyšsku na Teodorsa Celmsa)34 a už sme pouká-
zali na Jana Patočku, ku ktorému sa ešte vrátime. Spomeňme 
aj prístup Josefa Cibulku, ktorý sa venoval fenomenologickej 
metóde vzhľadom na jej hermeneutické prvky – ako sa ukáže, 
hermeneutika je prítomná aj v Textoch k redukcii –, všímal si 
transformáciu idey vedeckosti (od prísnej vedeckosti k život-
nému svetu). Fenomenológii v českej (a tým aj v česko-sloven-
skej) fi lozofi i, jej teoretickému rozpracovaniu, aj praktickej 
a politickej stránke sa venuje monografi a Ivana Blechu.35 Pri 
charakteristike epoché a redukcie hľadá Jan Patočka v rovno-
mennom texte hranice epoché a aplikovania redukcie, posuny 
v ich vnímaní (od Idey fenomenológie k Ideen I, ale aj v širšom 
kontexte).36 Vyberme niekoľko motívov. Na jednej strane sa 
Patočka zameriava na previazanosť redukcie s konštitúciou 
et vice versa, ktorá je spojením odkrývania so zakotvením, pri-
čom konštitúcia je „vykonanou redukciou a je spôsobilá uká-
zať vedomie ako pôvodnú ‚dodatočnosť‘“.37 Na druhej strane 
uňho nachádzame dôraz na vnímanie epoché – fenomenoló-
gia bez redukcie je zrejme možná, nie však bez epoché.38 To 



� 26 Jaroslava Vydrová

� 27 �

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

dovoľuje posunúť sa k ďalšiemu priestoru uvažovania, ktorým 
je možnosť zjavovania toho, čo sa zjavuje, keď „zjavom robíme 
samo zjavovanie“, kde Ja „je podmienkou možnosti zjavova-
nia svetského, je svet ako prahorizont podmienkou možnosti 
zjavovania Ja“.39 Rozpracovanie týchto otázok vedie Patočku 
k asubjektívnej fenomenológii a ďalších interpretov k vlastnej 
koncepcii fenoménu a javenia (Ideu fenomenológie podrobne 
komentujú napríklad Michel Henry a Jean-Luc Marion). „Na-
miesto uchopenia noetickej stránky a imanentného štúdia zá-
žitku ako takého, namiesto redukcie na čistú imanenciu, ktorá 
do seba uzatvára noematickú transcendenciu, by bolo treba 
postaviť štúdium fenomenálneho poľa ako javenia vo svojom 
javení, fenomenálneho bytia, ktoré spočíva v tom, aby ukázalo 
súcno, nechalo ho javiť sa a byť prítomné v tomto javení súcna 
samého bez toho, aby sa stalo témou – aby sa v tomto zmysle 
samo skrylo v javení veci. (…) Intencia fenomenologickej re-
dukcie smerovala k tomuto poľu, k javeniu ako takému, nie 
k ‚subjektívnemu‘ v zmysle prežívania.“40 A ako dodáva Petr 
Rezek, takéto uvažovanie smeruje k tomu, že „poslednú da-
nosť je nevyhnutné pochopiť ako SUM, a nie ako ego cogito 
cogitatum“.41 Tým predznačujeme záverečnú časť textu, ktorá 
sa bude venovať inšpirovaným i kritickým interpretáciám fe-
nomenologickej metódy u súčasných autorov.

TÉMA A TEMATIZÁCIA, EPOCHÉ 
A REDUKCIA

Východisko: prirodzený postoj

Fenomenologické uvažovanie sa často začína pri prirodzenom 
postoji („natürliche Einstellung“). Je to základný rámec preží-
vania aj poznávania, súvisí s naším pobývaním v prirodzenom 
svete, s rozvrhom našich možností. Jeho skúmanie a opis bude 
sprevádzať a zásadným spôsobom spoluurčovať ďalší priebeh 
fenomenologickej metódy. Určiť a ohraničiť prirodzený po-
stoj je v Husserlovej fenomenológii aktom kopernikovského 
obratu (VI CM, 3). Charakteristika prirodzeného postoja po-
núka niekoľko fenomenologicky zaujímavých problémových 
okruhov, Husserl sa k nemu často vracal a v neskoršom období 
dospel k jeho ďalšiemu rozpracovaniu, respektíve rozšíreniu. 
Postupne budeme sledovať základné určenie prirodzeného 
postoja, a to na pozadí jeho vzťahu k „témam“ a k iným posto-
jom, predovšetkým k transcendentálnemu postoju. Na zákla-
de toho si budeme môcť položiť aj niekoľko kritických otázok. 
Keďže sa „prirodzené“ spája so začiatkom i zavŕšením fenome-
nológie, je niečím, čoho sa v redukcii vzdáme, ale budeme sa 
k nemu môcť vrátiť a keďže prirodzený postoj je popri iných 
postojoch v určitom zmysle výnimočný, budeme môcť hovoriť 
o jeho paradoxnej štruktúre.
+ 1 riadok



� 28 Jaroslava Vydrová 29 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

Čo v Husserlovom slovníku znamená prirodzené? Výraz 
„natürlich“ so sebou nesie viacero možností prekladu: okrem 
slova prirodzené označuje nemecká „die Natur“ aj povahu a 
prírodu.42 Avšak povaha, navodzujúca prítomnosť podstaty, je 
u Husserla vlastnou problematikou eidetickej sféry (sféry pod-
stát, „Wesen“), ktorá – hoci prirodzené a podstatné spolu súvisia 

– sa od prirodzenej sféry odlišuje. Prirodzené Husserl nechápe 
ani ako odvodené z prírodného. Hoci má príroda v prirodze-
nom postoji svoje miesto, oblasť prirodzeného je širšia a zahŕňa 
napríklad sféru praktického obstarávania, kultúrnych výtvorov, 
života v spoločnosti. Oblasť rôznorodej realizácie predstavu-
je „priestor každej mojej praxe“ (Hua XXXIV, 465). Aj slovo 

„Spielraum“,43 ktoré tu Husserl používa, je významo pestrejšie, 
opisuje pohyb či rozsah, vôľu celej mojej činnosti. Spojenie so 
samozrejmým, bežným, normálnym či obyčajným („natürlich“ 
v zmysle samozrejme) takisto nie je v rozpore s ponímaním pri-
rodzeného, ale ani ho úplne nevystihuje. Z tohto pohľadu ide 
skôr o to, čo je nám vlastné v našom každodennom-prirodze-
nom živote, v živote človeka vo svete, pri stretnutí s druhými, 
pri spoznávaní, vnímaní, či v podobe rôznych situácií, aké sa 
rozvíjajú napríklad pri pozorovaní, orientácii. Hoci prirodze-
ný postoj v sebe obsahuje a utužuje samozrejmosti a človek sa 
dostáva do očakávaných alebo neočakávaných situácií, ktoré 
sa následne stávajú bežnými a usadzujú sa do podoby rôznych 
habitualít, záber prirodzeného postoja je väčší, keďže sa na 
jeho pôde môžu vytvárať vedy. Ďalšie blízke slovo „normálny“ 
tvorí zase u Husserla vlastný priestor záujmu („Normalität“)44 
a „každodenný“ („alltäglich“) navodzuje spojenie s každoden-
nosťou u Martina Heideggera, čo však už predstavuje iný kon-
text.45 Za spôsobom života, ktorý sa skrýva v slovnom spojení 
prirodzený postoj, sa síce všetky tieto výrazy nachádzajú, ale ich 
výpočet nie je jeho vyčerpávajúcim opisom.

Podobne treba vnímať aj druhé slovo. Husserlovo poníma-
nie postoja – „Einstellung“, „attitude“ – odkazuje na psycho-
logické štúdie 19. storočia, na experimentálnu psychológiu, 
školy Wilhelma Wundta a Franza Brentana. Postoj možno 
ilustrovať ako umiestnenie kamery, objektív, ktorý sníma ob-
jekt, na ktorý je namierený. G. E. Müller a F. Schumann pri-
chádzajú roku 1889 s otázkou postoja ako motorického seba-
nastavenia („sich-einstellen“), napríklad v zmysle pripraviť sa 
a odhadnúť hmotnosť pri dvíhaní istej váhy (zmenu pocítime, 
keď zdvihneme niečo ľahšie alebo ťažšie). Iným príkladom je 
hra na hudobnom nástroji a plynulé prelaďovanie počas hry 
z basového na husľový kľúč, hra pri inom predznamenaní, 
prípadne rozličné nastavenie pri skladbách s rôznymi taktmi 
(od jednoducho rozoznateľných a opakovateľných dvoj- a 
trojštvrťových až po náročnejšie sedemštvrťové alebo sedem-
osminové).46 V podobnom zmysle sa môžeme prelaďovať pri 
čítaní podľa obsahu alebo žánru textu.47 Experimentálna psy-
chológia spomína výraz postoj aj pri vnímaní optických ilúzií 

– podľa pohybu očí, perspektívy či konfúzie napríklad pri vní-
maní tvaru. V skúmaných prípadoch viedli štúdie k zisťovaniu 
prahu citlivosti alebo priemernej sily ilúzie. Postojový tonus 
zase vysvetľuje udržiavanie rovnováhy, „je prispôsobením 
priestorovému svetu a pozadím, na ktorom vnímame priesto-
rový svet. Obstaráva vzťahový rámec pre vnímanie stabilného 
sveta.“48 Takto chápaný postoj sa prelína s fenomenológiou 
a ňou opisovaným prirodzeným postojom (aj vrátane zau-
jímavej problematiky klamov, chýb či omylov) v základnom 
bode, ktorým je vnímanie.

Husserl chápe pod „prirodzeným“ to, čo charakterizuje 
(z noetického hľadiska) na začiatku Ideen I: „Prirodzené po-
znanie sa začína skúsenosťou a zotrváva v skúsenosti“ (Ideen I, 
7).49 Život v prirodzenom postoji je rôznorodý, osobitý a zasa-



� 30 Jaroslava Vydrová 31 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

huje sféru od praktického konania až po teoretické ukotvenie 
v príslušných prirodzených-faktických (duchovných a prí-
rodných) vedách. Prirodzená sféra sa týka oblasti vnímania 
prostredníctvom zmyslových orgánov, spontánnych výkonov 
vedomia, porovnávania, odlišovania, skúmajúceho sledovania, 
počítania…, patrí sem aj sféra „teoretizujúceho vedomia v jeho 
rôznych formách a stupňoch“ (Ideen I, 50), realizovanie rôz-
nych záujmov. Ľudia prirodzeného postoja žijúci v prirodze-
nom svete sú „… ako ľudia prirodzeného života, predstavujúci, 
súdiaci, cítiaci, chcejúci v ‚prirodzenom postoji‘“ (Ideen I, 48). 
Už vo východiskovom bode fenomenológie možno pozorovať 
poukazy na celý rad určení, ktoré tvoria veľké témy fenomeno-
lógie – skúsenosť, intencionalita, svet, horizont. „Prirodzené“ 
je však charakteristické predovšetkým tým, že vždy už na pôde 
prirodzeného postoja nejakým spôsobom sme, sme v ňom po-
norení, k veciam pristupujeme s rôznymi predstavami a pred-
sudkami, vytvárame si presvedčenia a nekladieme si otázky 
súvisiace s podstatou prirodzeného postoja ani s jeho kritikou. 
Prirodzený postoj nedovoľuje vlastnú problematizáciu.

V prirodzenom postoji sa ocitáme v dvoch druhoch situ-
ácií, respektíve v situačnej podmienenosti v užšom a širšom 
význame. „Každý ľudský život má ako pozicionálny, kladúci, 
overujúci sa, teoretický alebo praktický svoju situáciu a uni-
verzálnou situáciou všetkých situácií je svet, ktorý je pre nás 
vždy už jestvujúci“ (Hua XXXIV, 248).50 Zotrieťrozdiel špe-
cifi ckej a všeobecnej, či podmienenej a podmieňujúcej situácie 
by nám mohlo spôsobiť problémy a pri epoché a redukcii by 
sme mali dbať na ich rozlišovanie. Univerzálna situácia (alebo 

„Totalsituation“), v ktorej sa nachádza človek v prirodzenom 
postoji, sa spája s určitým „absolútnym predsudkom“, s pred-
sudkovým usudzovaním („Vorurteilsvoll Urteilen“),51 ktoré 
prelomí až fenomenologická redukcia.

Prirodzený postoj a postoje
Základná charakteristika situácií a prirodzeného postoja sa 
rozvetvuje do ďalších otázok: Existujú aj iné postoje? Hus-
serl totiž začína hovoriť o postojoch a vidíme, že vyčnieva-
jú, „presakujú“ cez prirodzený postoj. Ako sa to deje? Aké 
je usporiadanie, vzájomný vzťah týchto postojov a ich vzťah 
k prirodzenému postoju? „Poriadok je poriadkom rozdielov, 
odlíšení, hraníc.“52 V Ideen I sa dajú rozlíšiť tri postoje (pri-
rodzený, eidetický a fenomenologický), na začiatku Textov k 
redukcii Husserl zameriava pozornosť predovšetkým na priro-
dzený (respektíve psychologický) a transcendentálny postoj. S 
postojmi sa spájajú príslušné témy, príslušný subjekt, patria k 
nim príslušné vedy. Majú svoje okruhy záujmov, svoj pohľad 
na svet a človeka, skúmajú danosti, ktoré získali svojím oso-
bitým spôsobom. Husserl uvádza príklad procesu videnia: je 
rozdiel, či skúmame psychické fakty, nervové pochody alebo 
bližšie rozlišujeme a za smerodajné považujeme skúmanie ve-
domia a jeho zážitkov, toho, čo je videné, že videnie sa zame-
riava, akú úlohu tu zohráva celé telo a podobne.

V tejto súvislosti sa vynára ďalší problém: Je prirodzený 
postoj popri ostatných postojoch ešte postojom, nevystupuje 
jeho osobitosť za hranice toho, čo je postoj, do takej miery, že 
už vlastne nejde o postoj? Zvýrazňovanie zvláštnosti a dôleži-
tosti prirodzeného postoja sa u Husserla ešte viac stupňuje v 
neskoršom diele. Jeho opis obsahuje viacero rovín a fenome-
nologických tém, „značí habituálne pevný štýl vôľového živo-
ta v ním predznamenaných smeroch vôle alebo záujmov, vo 
fi nálnych cieľoch a v kultúrnych produktoch, ktorých celkový 
štýl preto určuje tento postoj. […] Pri univerzálnom skúmaní 
dejinnosti ľudskej existencie… sa teraz ukazuje, že určitý postoj 
je bytostne prvým postojom osebe, alebo že určitý normálny 
štýl ľudskej existencie… označuje prvú historičnosť, v rámci 



� 32 Jaroslava Vydrová 33 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

ktorej ten-ktorý faktický normálny štýl kultúrne tvorivého ži-
vota v akomkoľvek vzostupe, poklese, či pri stagnácii zostáva 
formálne jeden a ten istý. V tomto smere hovoríme o prirodze-
nom, originálne prvopočiatočnom postoji, o prvotnom posto-
ji prirodzeného života“ (Krisis, 344). Prednosť prirodzeného 
postoja, ktorý Husserl nazýva aj „Ureinstellung“, „Grundstel-
lung“, spôsobuje skutočnosť, že v porovnaní s inými postojmi 
nie je ľubovoľný. Pre život v ňom sa nemôžeme vo vlastnom 
zmysle rozhodnúť, vždy už v ňom nejakým spôsobom sme.

Tieto opisy ovplyvňujú aj vzťah k iným postojom. Ak exis-
tujú iné postoje, môžu sa odvíjať až od prirodzeného postoja, 
sú jeho modifi káciami, obmenami. (Bude nemenej zaujímavé, 
o aké premeny, procedúry premien pôjde.) A hovoriť o vzťa-
hoch medzi postojmi je možné až vtedy, keď sú tieto nové po-
stoje popri prirodzenom postoji už nejakým spôsobom určené. 
Ak by jednoducho zotrvávali na prirodzenom postoji, nešlo 
by reálne o problematiku ďalších postojov v širšom význame, 
len o jeho zvláštne postoje, o situácie v užšom zmysle slova. 
Možnosť viacerých postojov predpokladá redukciu či postoj 
epoché, postoj redukcie, ako ich Husserl neraz označuje. Ho-
voriť o „postojoch“ znamená hovoriť aj o výsledku redukcie. 
Tým už predbiehame a anticipujeme nové témy.

Navyše, postoj nevisí vo vzduchu a ten, kto ho zaujíma, sa 
pri viacerých postojoch stretáva so skutočnosťou premeny až 
rozdelenia svojho Ja.53 Mohli by sme sa preto analogicky pý-
tať: Ako táto situácia zasahuje identitu Ja? Môže žiť Ja naraz 
v dvoch postojoch? Ide o život dvoch samostatných Ja? Aký 
je medzi nimi vzťah – nevzniká tu priepasť medzi dvoma 
svetmi, dvoma Ja? Ako sa má fenomenologické Ja k prirodze-
nému Ja, ktoré bude Husserl nazývať vyšším a nižším Ja, ne-
zúčastneným a zúčastneným pozorovateľom? Z akej pozície, 
postoja sa o tom vyjadrujeme? Ďalej si možno všimnúť dva 

aspekty – to, ako Ja obojstranne prechádza medzi postojmi, 
a ako je to s ich trvaním a súvislosťou.

Zároveň tieto otázky, na ktoré zatiaľ nevieme konzekventne 
odpovedať, čo-to naznačujú o samotnom štatúte a odôvodne-
ní prirodzeného postoja. Aj keď je naivný, žijeme v ňom akoby 
s klapkami na očiach (Husserl toto problematické metaforické 
vyjadrenie používa ambivalentne). Aj keď nie je preverený zá-
sadnejšou kritikou, pochybovaním, je v dôležitom spojení s fe-
nomenologickým postojom. Prirodzený postoj nie je chybný. 
Stáva sa istým základom alebo „prostriedkom“ (nie na spôsob 
predpokladu – ten k fenomenologickej metóde nepatrí) pre 
ďalšie skúmanie a tušíme, že jeho horizont bude prestupovať 
až k transcendentálnemu postoju. Odhaľuje sa nová situácia, 
v ktorej už ďalšiu charakteristiku prirodzeného postoja bude-
me môcť čítať z pozícií fenomenologického postoja.

Hoci vidíme, že prirodzený a fenomenologický postoj tu 
majú osobitné miesto, Husserl rozširuje postojovú tematiku 
a popri nich hovorí o ďalších postojoch, pokúša sa ich hierar-
chizovať a určovať na základe viacerých kritérií: popri otázke 
vôle, moci, rozhodovania, s ktorými sa spája rozlišovanie usku-
točnené pri voľbe postoja, stojí v popredí univerzálny etický, 
alebo personálny postoj.54 Akákoľvek relativita a odvodenosť, 
ktorá by sa mohla vzťahovať na iné postoje, pre etický postoj 
nemá platiť. Aj keď Husserl nehovorí o presných podmien-
kach postojovej štrukturácie, možno sa domnievať, že popri 
výsadnom určení – hoci v každom prípade inom – prirodze-
ného, fenomenologického a etického postoja, prepája všetky 
postoje sieť vzájomných vplyvov, ingerencií a závislostí. Sto-
jíme pred otázkou ich komposibility, koexistencie či súladu. 
Husserl hovorí skôr o probléme „znášania sa“ a „mierumilov-
ného spolužitia“ postojov než o napätí . Oproti tomu môže 
vzniknúť situácia, keď si zotrvanie v jednom postoji vyžiada 



� 34 Jaroslava Vydrová 35 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

potlačiť do úzadia iný, keď sa jeden postoj presadí na úkor iné-
ho.55 Táto činnosť sa môže kryť s parciálnou, v zásadnom prí-
pade s fenomenologickou epoché, ak nám pôjde o kvalitatívne 
iný postoj, pri prechode od prirodzeného k fenomenologic-
kému postoju. Pluralizácia postojov má svoj náprotivok aj na 
rovine fenomenologickej metódy.

Paralela, ktorá toto určenie dopĺňa, súvisí s rozčlenením Ja 
na hlavné Ja a Ja vo vedľajších činnostiach. Popri hlavnom sme-
rovaní sa človek môže, či dokonca musí venovať iným činnos-
tiam. Môžeme uviesť príklad lekára, ktorý sa pri svojej hlavnej 
činnosti, ktorou je liečenie chorôb tela, musí vzdelávať v me-
dicínskej oblasti, ale musí si rovnako dopĺňať svoje vedomosti 
a informácie z ekonomickej a právnickej sféry, alebo príklad 
spisovateľa, ktorý je pri práci ponorený vo svete fi kcie, od kto-
rej sa odvracia v reálnych životných situáciách. Ďalej Husserl 
ukazuje, ako možno pri návšteve obuvníka nájsť príklady pre 
teoretickú prácu fenomenológa Takisto prípad teológa, ktorý 
sa stane členom mestskej rady, je poukazom na viaceré vrstvy ži-
vota („Lebensschichten“). Husserlove dobové príklady sa dajú 
jednoducho aktualizovať aj v súčasnom kontexte. „Špecifi cký 
postoj sa podobá zafarbeným okuliarom, ktoré všetko, čo cez 
ne vidíme, nechávajú javiť sa v príslušnom zafarbení.“56 Hlavná 
činnosť (zoskupená okolo „Haupt-Ich“) dominuje nad parti-
kulárnymi záujmami („Ich-Zerfahrenheit“) a do istej miery 
ich vždy nejakým spôsobom ovplyvňuje-zafarbuje. Aj napriek 
tomu, že ide o odlíšiteľné postoje, sú to skôr postoje v užšom 
slova zmysle, napríklad zvláštne postoje prirodzeného posto-
ja, ako o tom na jednom mieste hovorí Husserl: „Svet je daný 
vopred, je poľom všetkých prirodzených postojov vo vlastnom 
tematickom zmysle“ (Hua XXXIV, 14). Rozmanité postoje 
(či situácie) v užšom význame, ktoré sa v prirodzenom živo-
te ponúkajú, sa zoskupujú v jednom domove („Heimwelt“). 

Celkom prirodzene sú možné aj iné otázky – problematika 
rozšírenia celej štruktúry vo vzťahu k iným a ich situácii v po-
stojoch: V tejto analýze Husserl pokračuje otváraním ďalších 
veľkých tém, akými sú vzťah domáceho a cudzieho, kultúry, 
spoločenstiev, tradície, a problém identity Ja určitého postoja 
dopĺňa otázka integrity jeho konania a podobne. Spomeňme 
ešte, že v Ideen I (aj v Textoch č. 14 a 18) hovorí Husserl o ďalšej 
vrstve postoja, ktorej prítomnosť už v nasledujúcich textoch 
predpokladá. Keď sa zaoberá faktmi (s možnosťou vedeckého 
postoja ešte na prirodzenej pôde), hovorí o možnosti precho-
du k uchopeniu invariantu, od náhodnosti a podmienenosti 
smerom k nevyhnutnosti. Prirodzený postoj získava dôležitý 
rozmer v podobe ideálneho okolia a vďaka eidetickej redukcii 
aj možnosť pohybovať sa na rovine eidetického postoja.

Ak Husserl zhrňujúco uvádza, že „‚prirodzený postoj‘ pred-
chádza všetkým postojom a všetky v ňom majú základ…“ (Hua 
XXXIV, 59), lepšie rozumieme, v akom zmysle hovorí o priro-
dzenom a iných postojoch. Prirodzený-predfenomenologický 
postoj neznamená to isté, čo postoj v iných prípadoch, nie je 
len jedným spomedzi iných postojov. „Metaforicky povedané, 
prirodzený postoj nie je ‚strechou‘, pod ktorou sa tieto postoje 
skrývajú, je skôr základom, na ktorom nevedomo stoja.“57

Paradoxná štruktúra prirodzeného postoja
V čom problematika prirodzeného postoja pripomína para-
doxnú štruktúru? Prvá otázka smeruje k tomu, z akej pozície 
o prirodzenom postoji vôbec môžeme hovoriť. Prirodzený 
postoj sa nedokáže sám odôvodniť, tematizovať, nedokáže sa 
sám opísať tak, ako o ňom Husserl väčšinou hovoril. Treba si 
všímať, na akej rovine opisu sa nachádzame: na predmetnej 
rovine, v rámci prirodzeného postoja alebo na meta-rovine, 
ktorá umožňuje hovoriť o prirodzenom postoji ako o priro-



� 36 Jaroslava Vydrová 37 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

dzenom,58 keď sa už nachádzame v situácii po redukcii, v po-
stoji redukcie? Konzekventne uchopiť prirodzený postoj mô-
žeme až po jej vykonaní. Hovoriť o jeho platnosti, o tom, čo 
je platné-mne („Mir-Gelten“), môžeme až vďaka redukcii.59 
Inými slovami, postoj redukcie (postoj fi lozofa), ktorý dovo-
ľuje túto analýzu, predpokladá, že opustíme samotnú priro-
dzenosť, a naznačuje otázku, či tým o prirodzenosť vlastne 
neprichádzame, či nám neuniká. Niečo podobné vyjadruje 
literárna postava v románe Herzog od Saula Bellowa: „Ni-
jaký fi lozof nevie, čo je všednosť, nikdy do nej dosť hlboko 
neupadol.“60 S tým súvisí námietka formulovaná napríklad v 
podobe Blumenbergovej reakcie: „pri svojej kritike teórie pri-
rodzeného sveta sa Blumenberg opiera o tézu rezistentnosti 
prirodzeného sveta voči teórii a odôvodňuje ju tvrdením, že 
sféra prirodzeného sveta teoretické odôvodnenie či uchope-
nie nepotrebuje… teoretický opis prirodzeného sveta nielen-
že neprispieva k záchrane a zachovaniu tejto sféry, ale, naopak, 
ničí jej esenciálny atribút – samozrejmosť“.61

Sebastian Luft  problém rozširuje a uvádza, že Husserl sa aj 
napriek nepopierateľnému záujmu o prirodzený postoj v ne-
skoršom období celkom konzekventne tejto téme nevenoval, 

„nikdy nevypracoval systematiku prirodzeného postoja“62 a za-
oberal sa hlavne jeho mundánnou rovinou. Nedostatočné vy-
svetlenie vedie k možným nepochopeniam. Na nejasnostiach 
okolo postoja sa podpísalo množstvo termínov, ktoré Hus-
serl používal (vnútorne psychologický, prírodovedecký, skú-
senostne vedecký, komunikatívny, kritický a ďalšie) – podľa 
Strökerovej registra je ich takmer štyridsať.63 Problém opisu 
prirodzeného postoja, ktorý motivuje a umožňuje až vykona-
nie redukcie, je v porovnaní s Ideen I viac čitateľnejší v Tex-
toch k redukcii, kde sa s ním Husserl snaží opakovane vyrovnať. 
Paradoxnosť prirodzeného postoja spočíva aj v spomínanej 

problematickej charakteristike. Po prvé, prirodzený postoj nie 
je postoj ako iné postoje, je fakticky obmedzený (v porovna-
ní s eidetickým, fenomenologickým-transcendentálnym po-
stojom), existuje však aj horizontová otvorenosť zameranosti 
v rámci sveta a vzniká tu aj možnosť rozširovať horizont. Po 
druhé, prirodzený postoj opúšťame v prospech fenomenolo-
gického postoja, avšak nestrácame ho a môžeme sa doň vrátiť 
(otázkou ostáva „ako“, rôznosť ciest z prirodzeného postoja 
a návrat z fenomenologického postoja sú už inou témou). Po 
tretie, napriek všetkým nejasnostiam je prirodzený postoj a 
svet jednou z oblastí, ktorá vo veľkej miere inšpirovala ďalších 
fi lozofov v rámci fenomenologického hnutia aj mimo neho, 
čím sa otvárajú jeho nové charakteristiky.64

Opisom prirodzeného postoja sa cesta fenomenológie ešte 
len začína (so začiatkom však súvisí aj zavŕšenie). Husserl bude 
pokračovať fenomenologickou metódou – od toho, ako sa za-
čnú klásť kritické otázky, až po vzdanie sa doterajších názorov, 
predsudkov, vedeckých a fi lozofi ckých poznatkov, uzátvorko-
vanie generálnej tézy sveta spojenej s prirodzeným postojom 
nášho naivného života, ale aj faktických vied a podobne, sme-
rom k fenomenologickému postoju. Na druhej strane sa v po-
dobe životného sveta („Lebenswelt“) bude k tejto rovine vždy 
vracať. Prirodzený postoj už nielenže nie je postojom ako iné, 
nie je ani nejakým úvodným štádiom, ktoré na ceste k feno-
menologickému postoju jednoducho opúšťame. Má dôležitú 
úlohu aj pre fenomenologickú metódu. „Teória prirodzeného 
postoja ako fenoménu postoja vôbec, stojí v službách meto-
dológie.“65 Ak chceme „vyraďovať z hry“, musíme vedieť nie-
len „ako“, ale aj „čo“ bude predmetom tohto úkonu. A keďže 
u Husserla nie je metóda niečím, čo je prinesené zvonka, pri-
rodzený postoj spoluurčuje jej realizáciu – minimálne z toho 
pohľadu, že redukcia sa bude musieť zaoberať celou spomína-



� 38 Jaroslava Vydrová 39 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

nou pestrosťou sveta prirodzeného postoja. Predfenomenolo-
gický postoj sa musí spájať s fenomenologickým postojom vo 
väčšej miere než len v podobe prechodného stupňa.

Téma, svet a jeho vyradenie

Husserl uvádza: „Vždy som tak, že zakúšam svet“ (Hua XXXIV, 
206). Presuňme sa teraz do ontologickej oblasti. Ako má postoj 
vždy svojho nositeľa, tak sa nachádza aj v nejakom „priesto-
re“. Čo možno o tomto jeho „v“ povedať? Prirodzený postoj 
súvisí s prirodzeným svetom, okolím, ktoré tvoria sféru časop-
riestorovej skutočnosti, sféru vecí, ktoré sa stávajú predmetom 
poznávania a konania („In-der-Welt-Leben“). Ak na jednom 
mieste hovorí Husserl o skúsenosti ako o základe prirodzeného 
postoja, na inom mieste k tomu dopĺňa svet, ktorý „je nepre-
stajne pre mňa stále ‚poruke‘ a Ja sám som jeho členom“ (Ideen 
I, 50), je už pre mňa nejakým spôsobom tu, jestvujúci, veci sa 
v ňom už nejakým spôsobom nachádzajú („vorfi nden“), je to 
sféra môjho „pred“, „okolo“, „oproti“. „Svet je univerzom súcna 

– univerzom toho, čo mi ‚v onom vopred‘ (im Voraus) platí ako 
to, čo sa má dosiahnuť, vykázať, to, čo sa má vždy dávať naja-
vo, opísať, redukovať, čo sa má vždy sprístupniť“ (Hua XXXIV, 
465). Predpona „vor-“, ktorá sa spája s rôznymi druhmi daností, 
vystihuje pestrosť prirodzeného postoja. „Danosť predpokla-
dá vopreddanosť“,66 pričom „pred-, vopred-“ nemá iba časový 
rozmer, odkazuje aj na to, čo je prístupné, po ruke, použiteľné, 
niečo umožňuje, a tým aj predznačuje. Svet prirodzeného po-
stoja sa neoddeliteľne spája s kladením jeho bytia v podobe ge-
nerálnej tézy67 prirodzeného postoja, ktorá podlieha vyradeniu, 
je uzátvorkovaná v rámci fenomenologickej redukcie.

Tým sa dostávame k ďalšiemu prístupu k fenomenologickej 
problematike sveta, ktorej Edmund Husserl venuje sústrede-

nejšiu pozornosť – k prístupu cez témy. Skúsme prepísať zá-
kladnú skúsenosť človeka žijúceho v prirodzenom svete do 
jazyka Husserlových termínov. V prirodzenom postoji máme 
svoje témy, ktoré si vyberáme z prirodzeného sveta a kladieme 
ich ako absolútne, ako svet a veci vôbec („schlechthin“). Čo 
táto absolútnosť znamená, ako sa prejavuje? To, že sme vždy už 
vo svete, je to isté ako to, že vždy užmáme nejaké témy. Každá 
téma má svoju tézu a všetky tézy sú nakoniec zoskupené pod 
generálnou tézou, čo potvrdzuje štatút prirodzeného postoja 
z hľadiska jeho pozicionality. Sú to tézy, ktoré spoluvytvárajú 
náš predbežný a ďalej nepreverovaný pojem sveta. V tematic-
kom prirodzenom postoji nás zamestnávajú témy, ponárame 
sa do tematických kontextov, ktoré sú mu vlastné, pričom naše 
témy súvisia s okruhom vybraných záujmov, ktoré sa zase zo-
skupujú do záujmových polí.68 Iné témy má botanik, ktorý sa 
zaoberá štúdiom rastlín, kde je spolutémou preňho veľká téma 
prírody, ktorá predstavuje určitú sieť menších tém, a iné témy 
má krajčír – niečo iné znamená mať teoretickú alebo praktic-
kú tému. Uvidíme, že fenomenológovým cieľom bude hľadať 
pôvodnú („Ur-“) alebo fundamentálnu tému v podobe vedo-
mia („Bewusstseinsthema“).

Fenomenologická metóda sa v tomto kontexte začína tým, 
že vyraďuje jednotlivé tézy, skupiny téz prirodzeného posto-
ja na základe slobody a kritiky, ale to, čo ešte ostáva, bude 
môcť slúžiť pre iné témy. Tematické pole sa tak podľa potrieb 
rozširuje, zužuje či špecifi kuje. Jednotlivé modifi kácie tém 
vytvárajú variácie a istú opakujúcu sa (iteratívnu) štruktúru. 
Toto opakovanie umožňuje napríklad korigovať a spresňovať 
predchádzajúce témy, tézy alebo zistenia, dalo by sa hovoriť 
o „skúsenostných korektúrach“ a funkčnom skúmaní omy-
lov. Tým sa do redukcie prirodzene začleňuje aj problematika 
chýb, respektíve práca na ich eliminovaní („možná skúsenosť“, 



� 40 Jaroslava Vydrová 41 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

„možné korektúry“).69 No to ešte neznamená, že konzekvent-
ne vykonávame metódu. Treba prikročiť k epoché v zmysle 
univerzálnej kritiky, ktorú vztiahneme na celé tematické 
univerzum, na generálnu tézu, ktorej generálnou témou je 
svet. V prirodzenom postoji kladieme svet ako absolútnu 
tému, ktorú v epoché relativizujeme, či v redukcii vyraďujeme 

– „zdržiavame sa teda totálneho predsudku sveta“ (Hua XX-
XIV, 151). Relativizácia umožní, aby sme doterajšiu temati-
ku nanovo objavili ako absolútnu, inými slovami mundánne 
sa začne javiť ako transcendentálne-relatívne. Otvára sa pole 
ďalších skúmaní. V tomto zmysle sa možno okrem relativity 
či absolútnosti70 venovať aj problematike horizontu, zmyslu, 
predpokladov, aktivity, praxe a podobne, keďže tematika ži-
vota človeka v prirodzenom svete má viacero rovín, ktoré zase 
v konečnom dôsledku odkazujú na otázku vedomia. „Podstat-
ný charakter prirodzeného života – života pred transcenden-
tálnou fenomenológiou – spočíva v tom, že sa všeobecne po-
hybuje v celkom výlučných spôsoboch vedomia, v ktorých sa 
rozhoduje o platnosti sveta, respektíve ktoré spoluzakladajú 
vo všetkých svojich útvaroch platnosť sveta…“ (Hua XXXIV, 
151 – 152). Epoché, o ktorej Husserl v tejto súvislosti hovorí, 
tým získava ďalšie rozmery vzhľadom na nové témy (svet, ve-
domie), tézy (každá téma s príslušnou tézou), štýl (napríklad 
životný štýl v istých zvyklostiach prirodzeného sveta), formy 
(vyjadrovania) či póly (svet ako „Polsystem“), ku ktorým mô-
žeme siahnuť, keď hovorímeo prirodzenom svete.

Vztiahnuť epoché na tému znamená tematicky „neoceňovať“, 
prestať tematizovať, prerušiť platnosť téz alebo ich radikálne vy-
lúčiť. „Auβer Spiel setzen“ je v Textoch k redukcii aj „auβer Th e-
ma setzen“. To neznamená akési prázdno, neostávame celkom 
bez témy, naopak, fenomenológa čaká po redukcii to, aby odha-
ľoval novú tému, ktorá sa zásadným spôsobom stane „jeho“.

Uveďme príklad – rozhodnem sa študovať istú problema-
tiku ako hlavnú, ako tému zadaného projektu, ale okrem nej 
mám aj vedľajšie študijné záujmy, prípadne vedec je vytrhnutý 
zo svojej práce a musí sa načas venovať inej činnosti. Rozvrh 
sa bytostne prenáša do života, respektíve rozvrhovanie sa stá-
va jeho synonymom. Môžeme opäť poukázať na diferenciu 
medzi hlavným Ja s jeho smerovaním a Ja, ktoré určujú ale-
bo vyrušujú vedľajšie aktivity. Je zaujímavé všímať si práve 
tieto odbočky, vyrušenia, prestávky, implicitné či explicitné 
motivácie, ktoré nemusia byť triviálne (k tejto súvislosti sa 
vrátime, keď budeme hovoriť o motivácii k vykonaniu reduk-
cie) a „rozmieňať“ toto rozvrhovanie na drobné. Spomeňme 
ešte Husserlovo rozšírenie modov tematických podpôr alebo 
snáh („Streben“), ktoré majú skôr noetický význam. Najskôr 
sa téma nachádza v mode úplneho tematického odstupu, je 
v nevyplnenosti. Druhým modom je priblíženie, ktoré pre-
chádza k vyplneniu – od inaktivity k aktivite,71 od dotknutia 
sa až k uskutočneniu – „stále-plnšieho-uchopenia-cieľa-a-na-
koniec-jeho-sebaukutočnenia-v-sebe-samom-v-celej-plnos-
ti“.72 Môže však nastať aj to, že uviazneme, zastavíme sa, te-
matický akt sa preruší, môže dôjsť ku sklamaniu, keď sa téma 
stratí, keď nám unikne. Cesty k témam sú rôzne, viac alebo 
menej zámerné, nezámerné, spojené s príslušným chcením 
(naivným, pýtajúcim sa, zvažujúcim) a rôznymi aktivitami.

Toto zvláštne prepojenie témy a sveta prináša viaceré vý-
hody. Ak sa v skorších výkladoch u Husserla hovorilo o svete 
a veciach podobným spôsobom, že svet a veci sú už nejako tu, 
sú mi dané – čo vyvoláva prirodzené námietky –, v Textoch 
k redukcii nachádzame podstatné rozlíšenie, podľa ktorého si 
človek prirodzeného postoja svet vo všeobecnosti ako tému ne-
môže zvoliť. Je to téma, ktorou sa zaoberajú (problematizujú 
ju) fi lozofi  a ktorá vyžaduje príslušnú zmenu postoja. V priro-



� 42 Jaroslava Vydrová 43 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

dzenom postoji sa nezaujímame o svet ako celok, naše záujmy 
sú partikulárne. Ide o témy „vo zvláštnom zmysle špeciálnych 
predmetov alebo predmetných okruhov našej aktuálnej alebo 
habituálnej praxis, našej zakúšajúcej, hodnotiacej, konajúcej, 
logifi kujúcej (teoretickej) praxis, o to, na čo sme osobne prak-
ticky nasmerovaní (napríklad v ‚povolaní‘…). V tomto zmysle 
svet nie je normálnym spôsobom témou…“ (Hua XXXIV, 38). 
Pre nás, žijúcich v prirodzenom postoji, svet ani nemá byť pre-
čo témou, problémom. Vieme, čím je. Je tým najdôvernejšie 
známym. Pre fi lozofa sa naopak javí ako priestor rôzneho pý-
tania sa a problematizácie. Preto môžeme z pohľadu prirodze-
ného postoja nepresne hovoriť o svete ako sume súcien, do-
konca o svete rovnako ako o veciach. Sotva čo sa nám svet ako 
celok stane témou, stáva sa takéto videnie nemožné.

Opäť sa dostávame k podobnej otázke ako pri postoji: Akým 
spôsobom možno na poli prirodzeného postoja o svete alebo 
o svete vcelku vôbec hovoriť? Ak o ňom ako o celku hovoriť 
nemôžeme, ak ho nedokážeme spoznať, ako potom budeme 
vedieť, čo máme v redukcii vyraďovať? V širšom zmysle určuje 
Husserl svet ako veľký fenomén, v užšom zmysle ako zvlášt-
ny svet toho-ktorého faktického postoja. Povedané jazykom 
tém – existujú veľké témy, niečo ako tematické, respektíve mi-
motematické pozadie, celkový tematický postoj pre malé témy 
a záujmy. Toto pozadie má prednosť pred jednotlivým, keďže 

„jednotlivé je vždy jednotlivým zo sveta, ktorý je pritom mi-
motematickým pozadím alebo podkladom súcna“ (Hua XX-
XIV, 125 – kurzíva J. V.). Ak na jednom mieste hovorí Husserl 
akoby protirečivo, že generálna téza prirodzeného postoja má 
za generálnu tému svet, ale že svet nemáme ako vlastnú tému, 
pristupuje tým k určeniu sveta ako toho „a tak ďalej“, ako spo-
luprítomného tematického horizontu s otvorenou možnosťou 
čerpať stále nové témy, to, čo sa ešte netematizovalo.

S problémom toho, ako uchopiť svet, súvisí okruh otá-
zok, ktoré sa týkajú jeho jednoty a celku – svet by sa v rámci 
mnohosti a rôznosti nemal rozpadnúť na množstvo svetov 
v zmysle malých tém, čím by sme neboli ďaleko od problému 
sveta ako sumy súcien. Tomuto rozpadu zabraňuje a dovoľu-
je hovoriť o svete ako jednom a jednotnom práve ponímanie 
horizontu. Jeho podoby možno vyjadriť rôzne – od horizon-
tovej intencionality, tematickej horizontovosti, horizontu 
možnej skúsenosti až po horizont sveta s celou štruktúrou 
odkazovania. Ak Husserl hovorí o „horizonte horizontov“, 
respektíve o univerzálnom horizonte, bude sa toto určenie 
ešte spájať s ťažkosťami a presunom problému na ďalšiu úro-
veň – horizont všetkých horizontov nemožno určiť opäť ako 
horizont.73 S tematikou horizontu a sveta ako celku už vlastne 
rovinu prirodzeného postoja opúšťame: „Ak horizont vidíme 
ako horizont, už sme ho prekročili.“74

Psychológia a psychologická epoché

K redukcii vedie viacero prístupových ciest a jednou z nich 
je práve odhaľovanie „horizontu“ psychológie. Husserl sa 
v rámci svojej fenomenológie paralelne venoval psychológii. 
Tento paralelizmus neznamená, že len jednoducho kládol 
jedno vedľa druhého, ale skrýva v sebe i zaujívamé meto-
dologické otázky, a preto sa budeme venovať aj tejto téme. 
Vzťah k psychológii je u Husserla špecifi cký a mnohovrs-
tevný, predstavuje oblasť, ktorá umožňuje objasniť základy 
a východiská fenomenológie a psychológie a je i príkladom 
toho, ako tu možno aplikovať problematiku postojov. A keď-
že Husserl používa termíny psychológia a psychologický v 
rôznych kontextoch a významoch, treba k nim pristúpiť 
z viacerých uhlov pohľadu. Najskôr je to otázka vyrovnania 



� 44 Jaroslava Vydrová 45 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

sa s psychologizmom. Hoci Husserla predovšetkým v ranom 
období obviňovali z inklinácie k psychologizmu (známa je 
polemika s Gottlobom Fregem okolo Filozofi e aritmetiky), 
je právve kritika psychologizmu jednou z jeho popredných 
tém.75 Druhou vrstvou je fenomenologická psychológia, 
psychologický postoj, ktorý sa spája s jednou z častí fenome-
nologickej metódy – psychologickou epoché – a predstavuje 
takzvanú nepriamu cestu tejto metódy. Podobne ako pri pri-
rodzenom postoji bude možné aj v tejto súvislosti hovoriť o 
určitej paradoxnosti. Tá sa prejavuje na rovine epoché alebo 
redukcie a súvisí s otázkou, kedy a o akej psychológii(ách) sa 
hovorí. Príklad psychológie navyše predstavuje referenciu k 
širšiemu kontextu ponímania vedy vo fenomenológii.

V liste Mahnkemu z 25. novembra 1925 o svojom záme-
re Husserl uviedol, „že ide o psychológiu ešte ‚na prirodzenej 
pôde‘; ‚potom by mala byť fenomenologická redukcia, ktorá 
sa vykonáva na pôde generálnej tézy, len metódou… nakúma-
nie ľudského vnútorného života… v čistote a prirodzene aj in-
tencionálnych výkonov…‘“ (Hua XXXIV, XXV ). Ako možno 
túto Husserlovu cestu rozpliesť?

Kontext psychológie
Ak si uvedomíme vplyv vychádzajúci od Wilhelma Wundta, 
ktorý presadzoval rozvoj psychológie ako samostatnej dis-
ciplíny s vlastnou metódou a predmetom, pozorujeme, že na 
konci 19. storočia sa situácia vyznačovala dvoma divergent-
nými smermi. Predovšetkým to bol rozvíjajúci sa psycholo-
gizmus, ktorý sa snažil spraviť z takto posilnenej psycho-
lógie a jej výsledkov základ pre iné disciplíny a presadzoval 
používanie prírodovedeckých postupov, kde je „psychično… 
dané ako prírodné dianie“ (FA, 68). V inom (proti)smere išla 
opozícia, ktorá otázky psychológie metodologicky radila do 

tradičnejšej klasifi kácie vied. Ako tieto tendencie zasahovali 
do fi lozofi e, teórie poznania a logiky, ktoré si všímal Husserl? 
V krátkosti povedané, psychológia sa podľa psychologizmu 
mala stať základom fi lozofi e a jej vetvou mala byť gnozeológia. 
Problematicky sa ukazujú konzekvencie, ku ktorým psycho-
logizmus vedie, aj predpoklady, z ktorých vychádza. Vhodne 
voleným príkladom sa stáva evidencia, pri ktorej výsledky po-
znania závisia (a sú relativizované) od psychických priebehov 
a ich zákonov, čo odkazuje k psychologickému vykázaniu 
toho, čo je logicky nedefi novateľné v podobe „psychologi-
zácie logiky“. Normatívne zákony sa odvodzujú z psycholo-
gických a empirických zdrojov. Husserl vystupoval proti psy-
chologizmu predovšetkým z vedecko-teoretických dôvodov, 
ktoré sa týkajú „zákonných podmienok možného vedeckého 
poznania“,76 a s tým súvisí už jeho vlastné riešenie. Psycholó-
gia sa ako špeciálna veda nemôže starať o univerzálne pod-
mienky možnej vedy. V psychologizme nedochádza k rozlí-
šeniu medzi (psychologickým) úsudkovým aktom a (ideál-
ne-logickým) úsudkovým obsahom.77 „Psychologisti sa budú 
nad tým všetkým pohoršovať, pretože nie sú ochotní ani roz-
lišovať medzi súdením ako empirickým zážitkom ani súdom 
ako ‚ideou‘, ako podstatou“ (Ideen I, 195). Husserl vysvetľuje 
problém s psychologizmom aj na počítacom stroji (z dnešné-
ho pohľadu počítači) – mechanika, elektronika tohto stroja 
(hardvér) sa riadi fyzikálnymi zákonmi, iným typom zákonov 
než znakový reťazec, s ktorým sa počíta (soft vér). Psycholo-
gizmus túto diferenciu neberie do úvahy.78 Husserl vystupuje 
v protipsychologistickej opozícii, vo svojich fenomenologic-
kých skúmaniach sa však nechce vzdať psychológie a snaží sa 
pre ňu nájsť miesto ako pre súčasť fenomenológie. Vyjadrené 
ešte z iného (možno paradoxného) pohľadu: psychologizmu 
aj fenomenológii ide o osobitné postavenie psychológie (styč-



� 46 Jaroslava Vydrová 47 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

ným bodom je v oboch prípadoch gnozeológia), ide tu buď 
o jej povýšenie a o podriadenie ostatných disciplín psycholó-
gii, alebo o nájdenie novej psychológie.

Pri uvažovaní o psychológii sa treba obrátiť ešte k inej kla-
sifi kácii, ktorá pochádza od Franza Brentana79 a poukazuje na 
ďalšie motívy a inšpirácie. Podľa neho sa má psychológia roz-
deliť na deskriptívnu a genetickú, pričom genetická má skúmať 
kauzálne zákony mentálnych fenoménov vzhľadom na fyzio-
logické procesy, má sa opierať o prírodovedecký základ. Dia-
chronické, kauzálne uchopovanie stavia na induktívnych po-
stupoch a genetická psychológia je preto empirickou vedou 
(takéto rozlíšenie sa nachádza aj v Logických skúmaniach),80 čo 
predstavovalo doménu vtedajšej psychológie. Naproti tomu je 
deskriptívna, fenomenologická psychológia („psychognózia“) 
apriórnou disciplínou zaoberajúcou sa – pomocou synchro-
nického, morfologického skúmania – psychickými element-
mi, ich vzťahmi a zákonmi týchto vzťahov, pomocou ktorých 
sa má odhaliť štruktúra podobná anatomickej stavbe. U Hus-
serla sa nachádza analogické rozlíšenie v prípade psychofyziky 
a eidetickej psychológie (vo Filozofi i ako prísnej vede), alebo 
(v neskorších dielach) v prípade naturalistického a refl exívno-
fenomenologického stanoviska.

Keďže spomíname pojmy, ktoré sa u jednotlivých pred-
staviteľov zaoberajúcich sa psychológiou vyskytujú v rôznych 
významoch, diskusiu okolo psychológie to robí neprehľadnou. 
Ďalším sťažením tohto pozorovania je postupný myšlienkový 
posun v jednotlivých otázkach (u Brentana aj Husserla), ale aj 
problematickosť vlastného Husserlovho postoja k psychológii. 

„Ani pre samotného Husserla počas celého jeho fi lozofi ckého 
vývoja nebolo jednoduché určiť svoj postoj k psychológii raz 
a navždy a defi novať exaktnú funkciu priradenú psychológii 
v rámci sústavy meniacej sa koncepcie fenomenológie.“81 Hus-

serl a Brentano sa pokúsili dať psychológii zvláštne postavenie 
a vyčleniť ju z pozitívno-vedeckého ponímania. Brentano ten-
to zámer konzekventne neuskutočnil (jeho rozlíšenia sa usku-
točňujú ešte z „empirického stanoviska“). Podobnú otázku si 
však možno položiť aj pri Husserlovi: podarilo sa mu psycho-
lógiu oslobodiť a osamostatniť, alebo ju začlenil ako nesamo-
statnú disciplínu do celej koncepcie fenomenológie?82

Psychológia z fenomenologického stanoviska
U Husserla pozorujeme (formálny aj obsahový) pokus ako 
oslobodiť psychológiu od fyziky, fyziológie – podobne ako 
logiku od psychológie83 –, pričom vzniká paradoxná otázka, 
či „psychológia, ktorú Husserl napáda a psychológia, ktorú 
oslobodzuje, sú identické, alebo či v skutočnosti nejde o dve 
rozličné disciplíny“.84 V Textoch k redukcii stojíme aj pred 
otázkou, z akej pozície Husserl pristupuje ku kritike a kedy sa 
nachádza na akej rovine uvažovania.

Na jednej strane sa Husserl venuje základom fi lozofi e vedy 
a metodológii, na druhej strane ponúka alternatívu v podobe 
fenomenológie, z ktorej vychádza jeho pohľad. Teraz je zrejmej-
šie, že spomínaný spor je stretom dvoch metodológií – fenome-
nologickej a pozitivistickej –, pričom Husserl kritizuje stano-
viská a rozsah zámerov, na ktoré si robí nárok pozitivizmus.85 
Husserl neodmieta empirické, pozitívne vedy, ani psychológiu 
ako faktickú vedu, ale v klasifi kácii vied ju umiestňuje na tú stra-
nu skúmania, ktorá sa pohybuje na pôde prirodzeného postoja 
(hoci psychológia má mať od začiatku akési význačnejšie posta-
venie). Môžeme sa posunúť k fenomenologickej redukcii. Ak 
má táto metóda otvárať nové pole skúmania spojené s refl exiou, 
uchopením vedomia, potom ide v podstate o otvorenie novej 
fenomenologicko-psychologickej sféry – v inom zmysle psy-
chologickej, než o nej hovorí psychologizmus (aj Brentano). 



� 48 Jaroslava Vydrová 49 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

U Husserla hrá dôležitú úlohu psychologická epoché, respek-
tíve redukcia,86 ktorá sa spája s určitou základnou paradoxiou 
alebo antinómiou. Psychológ kladie svoje špecifi cké témy na 
pôde prirodzeného sveta, pričom majú vytvárať celkovú sú-
vislosť, totalitu všetkého psychického (intencionálny vzťah, 
„Konnex“). V jednom z neskorých textov Husserl ukazuje, ako 
túto situáciu poodhaľuje metodická epoché. No psychologic-
ký postoj ešte nie je fenomenologický. „K svetu ako fenoménu 
patria ľudia a zvieratá, normálni a abnormálni, patrí k nemu 
psychofyzično, naturalizovane psychično, objektívne časovo 
(časopriestorovo) lokalizované psychično ako osoba, zážitok, 
habitualita“ (Hua XXXIV, 135 – 136). Vo vzťahu k týmto 
štruktúram je preto ďalším krokom epoché zastaviť platnosť 
sveta pre psychológa, ktorý sa stane pozorovateľom intenci-
onalít a ich častí. Tu sa dostávame opäť k téme (nezaintere-
sovaného) pozorovateľa. Eidetická psychológia (podobne ako 
u Brentana deskriptívna) ukazuje možnosti, do ktorých sa a 
priori včleňujú všetky psychické fenomény, a štruktúra, ktorá 
sa takto odhaľuje, sa javí ako iteratívna. Je to súvislosť konšti-
tuovaného a konštituujúceho sa, monadická štruktúra, obsa-
hujúca viaceré vrstvy, je to psychické vo svete, psychofyzické 
prepletenia, druhí, jednotlivé intencionálne útvary, to, čo sa 
v jednotlivých identifi káciách identifi kuje, „identické pri ľu-
bovoľnom opakovaní“ (Hua XXXIV, 456 a n.) a podobne.

Ak by sme sa pokúsili všetko vyradiť naraz – hoci Husserl 
inak odporúča podnikať veľké kroky – a plošne by sme vyra-
dili všetko, čo sa vzťahuje k svetu, teda aj vrstvu psychického, 
subjektívneho, ak by sme nerozlíšili prvú a druhú fenomeno-
logickú redukciu (ako napríklad v Ideen I), alebo ak by sme 
vynechali metodickú epoché, ktorá pomáha vyčleňovať vrstvy 
psychického, ocitili by sme sa podľa Husserla v slepej uličke.87 
Pri krokoch metódy sa musí diferencovať, aby sme nezotreli 

celkovú pestrosť skutočnosti a nestratili detaily toho, čo hľa-
dáme. Aj univerzálna viera v platnosť sveta je rozmanitá, čo sa 
premieta do rozmanitosti vied, ktoré sa na ňu vzťahujú.88

Tri vrstvy skúmania
Podľa Husserlovho postupu sa psychológia určitým spôso-
bom radí k fenomenologickým disciplínam a odlišuje sa od 
empirickej, experimentálnej psychológie. Ak sa aj obe psy-
chológie zaoberajú vedomím, mali by sme podobným spô-
sobom rozlišovať aj ich predmet. Rozhodujúcim bude buď 
postoj k tomuto predmetu, alebo budeme môcť dokonca 
hovoriť o dvoch vedomiach: experimentálnom a čistom. Ta-
kýto prístup je však problematický. Ak je vedomie refl exívne 
určené so svojou intencionálnou štruktúrou – čo ani nie je 
dostatočne možné z pozícií naturalistického prístupu –, sťaž-
ka možno hovoriť o dvoch vedomiach. Husserl trochu nejas-
ne uvádza, že „subjektivita a vedomie – tu stojíme pred para-
doxnou dvojznačnosťou –, na ktoré sa odvoláva transcenden-
tálna otázka, nemôže byť tou subjektivitou a tým vedomím, 
ktorými sa zaoberá psychológia“ (EBA, 212 – 213/314).89 
Nechce však narušiť identitu Ja. Tá ostáva (ako „druh identi-
ty jedného v druhom“, EBA, 215/ 314) zachovaná. V tomto 
skúmaní sa stretávame s troma okruhmi: „(1) metodológia 
a objekt vedeckej psychológie sú legitímne a psychofyzika je 
časťou vedy v jej bežnej praxi; (2) je veľmi ťažké pochopiť 
Husserlovu pozíciu, že vedecká psychológia a fenomeno-
lógia úzko súvisia na základe svojho spoločného objektu aj 
napriek rozdielnostiam v ich postojoch; (3) záhada je ešte 
väčšia, ak tento problém refl ektujeme zo stanoviska dvoch 
druhov ‚vied‘, ktoré údajne úzko súvisia.“90

Aké je Husserlovo riešenie? Psychológia sa má stať fenome-
nologickou disciplínou alebo paralelou voči fenomenológii. 



� 50 Jaroslava Vydrová 51 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

V prípade experimentálnej psychológie hovorí skôr o kritike 
z pozícií fi lozofi e vedy a otázke nelegitímneho zasahovania 
psychologizmu alebo pozitivizmu do štatútu fi lozofi e. Uvá-
dza to na viacerých miestach: „Zároveň s touto fi lozofi ckou 
fenomenológiou, avšak najskôr neoddelene, vyrástla nová, 
metodicky a obsahovo s ňou paralelná psychologická dis-
ciplína, apriórne čistá alebo ‚fenomenologická psychológia‘, 
ktorá si uplatňuje reformátorský nárok byť principiálnym 
metodickým základom, na ktorom ako jedinom možno zalo-
žiť vedecky prísnu empirickú psychológiu“ (EBA, 198/307). 
S tým súvisí určitá ambivalentná situácia: Na jednej strane 
nachádzame obhajobu experimentálnej psychológie,91 Hus-
serl „dokonca prisudzuje jej metóde experimentu a skúmania… 
relatívnu autonómiu a na druhej strane určuje, že tieto aposte-
riórne zistenia sa majú interpretovať vzhľadom na apriórnu fe-
nomenologickú metódu. Ale objavuje sa aj otázka, či je takáto 
procedúra prakticky možná. Je možný konzistentný prechod 
od fenomenologickej psychológie a eidetickej explanácie psy-
chických fenoménov k vedeckej psychológii, ktorá sa neza-
kladá na intencionálnom štrukturalizme?“92 Neurčitý postoj 
k vedeckej psychológii spočíva v tom, že Husserl považuje jej 
pôsobenie raz za relevantné, inokedy ju podriaďuje fenome-
nológii a nevysvetľuje dostatočne ich vzájomný vzťah.93 Ako 
tieto dve stanoviská zladiť? Z akej pozície vidíme psychológiu 
v jednotlivých Husserlových vyjadreniach a hodnoteniach?

Ukazuje sa, že treba ešte viac nuansovať. Keď Husserl ho-
vorí o psychológii, pohybuje sa v skutočnosti nie v dvoch 
proti sebe stojacich postojoch, ale v troch kontextoch. Naj-
skôr je to psychofyzická vedecká psychológia, ktorá naturalizuje 
vedomie a ktorú Husserl eliminuje. Druhý kontext vytvára 
fenomenologická vedecká psychológia, ktorá postupuje cestou 
fenomenologických skúmaní, používa experimentálnu bázu, 

ktorá sa líši od induktívno-pozitivistickej, ale je zase blízka fe-
nomenologickej psychológii – čo by si vyžiadalo vysvetlenie, 
akým spôsobom. Pohybujeme sa tu na rovine akejsi „empi-
rickej fenomenológie“, kde by bolo možné hovoriť aj o tom, 
ako by mala exaktná psychológia vychádzať (napríklad čerpať 
pojmy) z oblasti „podstatného“. S pojmom empirickej alebo 
naturalizovanej fenomenológie sa možno stretnúť v interpre-
táciách súčasných interdisciplinárne orientovaných fi lozofov 
a vedcov. Nakoniec je to rovina fenomenologickej psychológie.94 

Medzi troma sférami psychológie existujú súvislosti a prepo-
jenia, ale pre Husserla je dôležité zdôrazňovať aj ich rozdiel-
nosť. Hierarchicky vyjadrené: descendentne pozorujeme 

„propedeutickú užitočnosť“ zo strany vedeckej psychológie 
pre transcendentálnu fenomenológiu. Ascendentnou ten-
denciou je „očisťovanie“ („Reinigung“) v krokoch fenomeno-
logickej redukcie až k čistej fenomenologickej sfére – pričom 
si možno položiť otázku, do akej miery je (transcendentál-
no-)fenomenologický výklad konkrétny.95 Vzťahy medzi psy-
chologickými rovinami sú príkladmi postojovej ingerencie, s 
ktorou sme sa stretli (a ešte sa stretneme) v súvislosti s priro-
dzeným, fenomenologickým a inými postojmi. Summa sum-
marum: „Odkryť túto dvojznačnosť znamená zároveň ostro 
oddeliť i paralelizovaťčisto fenomenologickú psychológiu 
(ako vedecky prísnu podobu psychológie čisto z vnútornej 
skúsenosti) a transcendentálnu fenomenológiu ako pravú 
transcendentálnu psychológiu“ (EBA, 208/312).

Husserl si paradoxiu spojenú s psychológiou uvedomoval, 
nevyhýbal sa ani tomuto označeniu a sám ju funkčne vysvet-
ľoval na pozadí psychologickej epoché. V súvislosti s psycho-
lógiou sa často venoval metodológii a vymedzeniu pôsobnosti 
vedeckých disciplín, ktoré sa vzťahujú k rozmanitým vrstvám 
skutočnosti. Veda predstavovala pre Husserla jeden zo základ-



� 52 �

53 �Jaroslava Vydrová Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

ných záujmov. Aj v tejto otázke však uňho dochádzalo k posu-
nom.96 Zo širšieho pohľadu možno povedať, že na začiatku sa 
Husserl zaoberal viac epistemologickými základmi „logicko-
matematickej výstavby teórie vedy“ a neskôr kládol dôraz na 

„relevanciu, ktorú majú zmyslová skúsenosť a pôvodná prax 
života pre teóriu vedy“ s pretrvávajúcim záujmom o subjek-
tívne procesy poznávania,97 o ukotvenie vedy v prirodzenom 
svete, čoho súčasťou je aj budovanie spoločenstva vedcov. Ako 
to nachádzame v Textoch k redukcii: „Veda je na základe pasív-
nej skúsenosti zhotovujúcou sa zakúšajúcou a myšlienkovou 
aktivitou (ktorá vytvára pojmy a súdy), ktorá vytvára metó-
dy nasmerované na absolútny svet, na jestvujúce osebe, aby 
premenila intersubjektívnu, avšak len relatívne súhlasnú skú-
senosť, na absolútne súhlasnú. Je však ako nekonečný proces 

– v relativite a predsa ovládajúc relativity –, ktorý privádza pre 
každú mysliteľnú situáciu najlepšiu pravdu a v zjednotení me-
tódy usporadúva všetky situácie, a tak v univerzalite metodiky 
buduje relatívne pravdy o každom Ja, o každom my a jeho si-
tuácii“ (Hua XXXIV, 144). Čo predstavuje konkrétnu náplň 
tohto uvažovania? Sú to zážitky vedomia v ich rozmanitosti, 
priebehoch, od subjektívnych výkonov po objektívne výsled-
ky, od konkrétnych prípadov po typiku, opis duševného života 
so zakotvením habitualít, presvedčení, rozhodnutí a podobne, 
v rámci čoho sa črtajú ďalšie veľké fenomenologické témy, aký-
mi sú normalita či intersubjektivita.98

Motivácia redukcie

Prečo sa fenomenológ rozhoduje vykonať fenomenologickú 
epoché, respektíve redukciu, prečo opúšťa prirodzený postoj 
a svet, v ktorom je navyše pevne ukotvený, zabývaný, prečo 
opúšťa zaužívané vedecké postupy a vydáva sa do neznámej 

oblasti skúmania? V nasledujúcej časti nebudeme sledovať ani 
tak dôvody, pre ktoré je redukcia dôležitou časťou fenomeno-
lógie – hoci sekundárne sa nám ukáže aj tento aspekt –, ako 
skôr spôsob, akým sa vo fenomenológii vynára.

Motivácia je jednou stranou redukcie, jej druhou stra-
nou sú limity tohto výkonu, toho, kde sa redukcia zastavuje 
a na čo sa už nebude vzťahovať. Problém motivácie by sa dal 
označiť za jedno z veľkých – ako hovoria Husserlovi kritickí 
interpreti – osudových rozhodnutí samotnej fenomenológie. 
Čo so sebou tento krok prinesie, bude súvisieť s novou sférou 
– realizáciou redukcie a odhaľovaním fenomenologického 
poľa, poľa evidencie, apodikticity a v konečnom dôsledku sa 
bude s touto otázkou spájať aj jej zmysel. Motivácia pôsobí 
ako predĺžená ruka, ktorá je hybným „impetom“ pre voľbu 
ďalších fenomenologických záujmov a tém (motivácia zá-
roveň od istých záujmov a tém oslobodzuje), a tým sa bude 
prejavovať v čistom postoji, ktorý sa otvorí. Príkladom môžu 
byť koreláty čistého vedomia, opis sféry javenia či zákonitosti 
genézy ega, ktoré nás môžu zase priviesť späť k odhaleniu prí-
slušných motivačných súvislostí. Vynorenie redukcie, pohyb 
od jej vykonania k jej výsledkom a spätný pohľad na moti-
váciu v sebe už na prvý pohľad nesie viaceré komplikované 
metodologické a tematické otázky.

S aktivitou epoché a redukcie sme sa už viackrát stretli, 
bola súčasťou jednotlivých menších alebo väčších krokov, kto-
ré otvárali cestu k imanencii, tematizovaniu čistého vedomia, 
oblasti čistej psychológie, k fenomenologickému postoju. No 
zatiaľ sme neukázali, prečo k tomu došlo. Fenomenológ sa 
ešte nevenoval motiváciám, svojím pohnútkam, rozhodnutiu 
svojej vôle („Willensentschluß“). Husserl najskôr uvádza, že 
vykonať epoché je záležitosťou našej slobody, ktorú nachádza-
me už v prirodzenom postoji, respektíve byť v prirodzenom 



� 54 Jaroslava Vydrová 55 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

postoji je jedným z modov, v ktorom sa môžeme nachádzať 
a existuje možnosť tento postoj opustiť a prejsť k inému po-
stoju. K tomu dodáva, že táto otázka bude súvisieť so skep-
tickými tendenciami v rámci teórie poznania a nadväzovať 
na Descartovo metodické pochybovanie.99 V prvom prípade 
spomína: „Univerzálny pokus o pochybovanie patrí do ríše 
našej dokonalej slobody: môžeme sa pokúsiť pochybovať úplne 
o čomkoľvek, akokoľvek o tom môžeme byť presvedčení, ale-
bo dokonca ubezpečení v adekvátnej evidencii“ (Ideen I, 54). 
Zmenu môžeme vykonať a tento krok sa bude charakterizovať 
ako rozhodujúci a zásadný. K druhému prípadu, ktorý s tým 
súvisí, u Husserla nachádzame viacero príkladov. Základný 
spôsob pochybovania možno využiť pri skúmaní a preverova-
ní rôznych predpokladov na pôde prirodzeného postoja, pri 
prelamovaní zvyklostí, samozrejmostí, môžeme spochybniť aj 
to, čím sme si boli spočiatku istí a podobne, jednoducho za-
stávame kritický postoj (kritickú epoché). Husserlovi ide o to 
konzekventne odhaliť a udržať pôdu či už čistého vedomia, 
ktoré bude mať v nadväznosti na Descartovu cestu zásadnej-
šiu povahu100 a bude vykonané s cieľom odhaliť istoty sub-
jektívneho poľa, alebo celkovo poľa javenia, ktoré otvára širší 
priestor fenomenologických skúmaní. Ako je možné uchopiť 
motiváciu a následne vykonať redukciu, do určitej miery teda 
súvisí aj s tým, akou cestou fenomenologickej redukcie sa vy-
dáme – karteziánskou, ontologickou alebo psychologickou 

–, respektíve ako bude znieť naša východisková otázka, ktorá 
nasmeruje priebeh ďalšieho skúmania.

Otázky okolo motivácie – vynáranie redukcie
Nedá sa nespýtať, či naozaj dokážeme prirodzený postoj – ako 
ho Husserl charakterizuje – opustiť, ako sa môžeme vzdať po-
stoja, ktorý predstavuje základ pre ostatné postoje.101 Môžeme 

vôbec opustiť činný život vo (vopred danom) svete? Navyše, 
nechytáme sa do pasce zamotaného kruhu, keď opúšťame pri-
rodzený postoj, aby sme videli, že a prečo ho môžeme opustiť? 
Čo je pohnútkou k tomu, aby sme sa zbavili doterajších „kla-
piek na očiach“? Môžeme mať v situácii prirodzeného sveta 
takú slobodu, ktorá by bola garantom motivácie?102 Vynárajú 
sa aj ďalšie otázky – či nedochádza k spätnému odôvodneniu, 
či Husserl nepostupuje rekonštruktívne? Je otázne, či môže 
motivácia epoché pochádzať z nej samej, a či vskutku nie je 
len „ako výstrel z pištole“,103 ktorý zrazu zaznel. Rozhodnu-
tie (z vôle alebo zo slobody) pre epoché alebo redukciu, pre 
opustenie prirodzeného postoja – „namiesto toho, aby sme te-
raz zotrvali v tomto postoji, chceme ho radikálne zmeniť“ (Ideen 
I, 53) – akoby predpokladalo iný, fi lozofi cký postoj.104 Tieto 
poukazy (opäť) naznačujú prítomnosť paradoxnej situácie. Na 
jednej strane hovorí Husserl pri motivácii o vstupe do feno-
menologickej metódy, na druhej strane tušíme, že fenomeno-
logická metóda je od začiatku nejakým spôsobom prítomná. 
Paradoxná situácia sa vynára vtedy, keď začneme problemati-
zovať predkladanú skutočnosť, „že nikdy nemôžeme dospieť 
k transcendentálnemu skúmaniu inak než zo sveta prirodzenej 
skúsenosti“ (Hua XXXIV, 8), alebo že máme „nájsť v samom 
živote zdôvodnenie pre samú možnosť… epoché“.105

V komentároch a interpretáciách, ktoré sa týkajú fenome-
nologickej metódy, je motivácia frekventovanou témou. Vy-
berme z nich niekoľko námietok, ktoré opisujú rôzne proble-
matické miesta. Podľa Romana Ingardena možno motiváciu 
pochopiť až po vykonaní metódy – „prakticky musí byť trans-
cendentálno-fenomenologická redukcia už vykonaná, aby 
sme mohli nahliadnuť možnosť a nevyhnutnosť tejto reduk-
cie. […] Existuje tu východisko? (To je problém začiatku.)“106 
Sebastian Luft  k tomu z inej strany uvádza: „Ak sa prirodzený 



� 56 Jaroslava Vydrová 57 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

postoj defi nuje tým, že o sebe ako o prirodzenom postoji nič 
nevie, potom nemôže ako prirodzený postoj nájsť nijaké mo-
tívy na to, aby sa stal pre seba tematickým.“107 Táto situácia 
sa podobá tomu, akoby sme sa chceli sami vytiahnuť z vody 
za vlastný cop108 alebo zvieraťu, ktoré naháňa svoj vlastný 
chvost. Merleau-Ponty v motivácii nachádza veľké nedorozu-
menie medzi Husserlom a jeho interpretmi, ktoré smeruje až 
k dôsledkom jej výkonu – „práve na to, aby sme videli svet 
a uchopili ho ako paradox, treba prerušiť svoju familiárnosť 
s ním a že tento zlom nás nemôže poučiť o inom, než o nemo-
tivovanom tryskaní sveta. Najväčším poučením z redukcie je 
nemožnosť úplnej redukcie. Preto sa Husserl neustále a znova 
spytuje na možnosť redukcie. Ak by sme boli absolútnym du-
chom, redukcia by nebola problematická.“109 Alebo slovami 
Marie Bayerovej: „Nemožno si predsa vystačiť s prázdnou 
predstavou ‚niečoho‘, čo nám vyviera pred očami v sústredení 
na akty, ktorými ‚to‘ uchopujeme bez toho, aby nám nezišla 
na um otázka, čím sa táto predstava konkrétne živí.“110 Podob-
ným spôsobom na to naráža aj Michel Henry, keď na príklade 
intencionality ukazuje, ako sa „videnie nevidí“ či ako sa „se-
bajavenie javenia stráca“.111 Ukazuje sa, že epoché, redukcia 
privádza k subjektivite či k poľu javenia, no zároveň už akoby 
predpokladala zaujatie postoja, základnú neľahostajnosť (v 
Heideggerovom slovníku ono „kvôli čomu“). Dodajme, že 
tieto kritiky vedú neraz k zaujímavým fenomenologickým 
pohusserlovským skúmaniam.

Umožniť fenomenologickú redukciu je teda z viacerých 
pohľadov problematické a Husserl upozorňuje, že mnohé 
námietky voči motivácii sú neadekvátne, pretože sa ešte vždy 
kladú z pozícií prirodzeného postoja. „Fenomenologické 
poznanie nikdy nie je motivované mundánne, ale vždy feno-
menologicky“ (VI CM, § 5, 39). Ak by sa nedali uchopiť pod-

mienky jej možností, nedalo by sa v konečnom dôsledku do-
spieť k transcendentálnej fenomenológii, Husserlov projekt 
by sa tým rozpadol. Previazať fenomenológiu s redukciou, čo 
je napokonu Husserla veľmi silným zväzkom, znamená ne-
zvratne sa rozhodnúť. No ani obmedziť redukciu nie je vý-
hrou. Vyvracia ju možnosť, že by sa motivácia mohla spojiť 
iba s nejakou vopred určenou alebo zvonka vygenerovanou 
parciálnou témou a jej uspokojením by sa zámer projektu 
vyčerpal. Musí tu byť prítomná základná motivácia – meta-
foricky povedané nejaký zážih motora či prvá iskra zapaľu-
júca oheň („Zündfunke“), nejaké deziderátum112 –, ako do-
statočný spúšťač fenomenologického skúmania. Dokonca by 
sa mala vpisovať do základnej zákonitosti vedomia či javenia. 
Metóda, ako Husserl uvádza na viacerých miestach, sa do fe-
nomenológie určite neimplantuje zvonka.

Motivácia ponúka niekoľko možností, ako o nej uvažovať. 
Najskôr sa obraciame k aktívnym motiváciám, ktoré sa zakla-
dajú buď v iných, aktívnych, vonkajších motiváciách (ktoré je 
možné ďalej zreťazovať a sedimentovať), alebo spočívajú v nie-
čom základnejšom či hlbšom. Tým sa dostávame k pasívnej 
motivácii – slovo motivácia tu má iný význam než v predchá-
dzajúcich prípadoch –, k základnej dispozícii v zmysle pôvod-
nej pasivity, k základnému látkovému podkladu („voraktive 
Unterlage“),113 ktorý sa už nezakladá v ničom ďalšom. „Naj-
nižší záujem, ktorý všetko funduje, je teda záujem pôvodnej 
a ďalej fungujúcej zvedavosti, alebo lepšie povedané, zakúša-
júci záujem a vskutku záujem chápaný ako najnižší.“114 Zveda-
vosť a jej záujem sa predstavujú takmer na pudovej rovine ako 
inštinktívna pohnútka („inštinktívne-pudový-pôvodne-zmys-
lový všeobecný záujem“). Pôvodný spúšťač sa podobá akémusi 
vynáraniu, vyvretiu, prenikaniu, tlačeniu sa, Merleau-Pon-
tym spomínanému tryskaniu. Fenomenologická sféra je však 



� 58 Jaroslava Vydrová 59 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

z princípu nová, iná štruktúra, ktorá sa v prirodzenom môže 
iba výnimočne „zablysnúť“ (VI CM, 38). V nadväznosti na 
Texty k redukcii sa dá v prenesenom zmysle slova hovoriť o pr-
votných a druhotných záujmoch alebo témach, pri ktorých 
môže dôjsť k rozmanitým rušeniam jednej témy druhou, keď 
hlavnú tému prehlušujú menej dôležité témy, alebo naopak 
keď na seba upozorňuje, ohlasuje sa pôvodná téma, keď od-
vodené bočné témy ustupujú do pozadia a prejavuje sa snaha 
dosiahnuť, odkryť základnú tému. Navyše, spúšťač redukcie 
musí mať značnú silu, pretože bude prelamovať každodennosť 
a prerážať zažitosť prirodzeného postoja. Husserl pritom upo-
zorňuje: „Filozof však nemôže začať rýchlym uchopovaním, 
keď nesmie nič nechať v platnosti ako vopred dané, keď má 
a smie mať len to, čo sám sebe dal v absolútnom odôvodnení“ 
(EP II, 6). Skôr než sa začneme venovať tomu, čo je tým, čo si 
fenomenológ dáva, môžeme sa vydať ešte dvoma inými smer-
mi. Motivácia sa spája s pôvodným založením („Urstift ung“), 
ktoré má dva konce – individuálny začiatok spojený s osob-
ným rozhodnutím a dejinný začiatok fi lozofovania.

Rozhodnutie pre absolútne povolanie a založenie fi lozofi e
Naša ľubovôľa pri poznávaní môže viesť k nedôvere, kritike, 
pochybovaniu, k vydaniu sa na descartovskú cestu. Aj keď sa 
tieto postupy nie celkom stotožňujú s Husserlovým uzátvor-
kovaním, sú nápomocné a prostredníctvom nich sa k reduk-
cii približujeme. Akoby sa epoché v podobe akejsi protofor-
my nachádzala už v prirodzenej ľudskej múdrosti, v tiahnutí 
k pravde („Entwicklungstrieb“), patrila ku common sense,115 k 
uvažovaniu o veciach, prehodnocovaniu, zvedavosti, k vhod-
ne používanej prostote či naivnému prístupu116 pri hľadaní 
jednoduchej, priamej cesty, k nespokojnosti s predkladanou 
sumou faktov, čo môže viesť až k základnému stavu, ktorý 

Husserl opisuje ako „ja ničomu nerozumiem“, alebo nerozu-
miem základom, na ktorých stoja veci, ktoré prijímam, dávam 
im „pečať nezrozumiteľnosti“ („den Stempel der Unverstän-
dlichkeit“) alebo ich označujem indexom problematickosti.117 
Čo je pre nás domáce, známe, blízky svet, sa musí stať akoby 
cudzím, respektíve tento cudzí svet v nás podnecuje otázku 
o základoch nášho sveta. Aké fenomény sa skrývajú za vzťa-
hom domáceho a cudzieho? Sú to svety v širšom zmysle, rôzne 
prostredia, kultúry, civilizácie, ktoré na seba narážajú, ale aj 
v užšom zmysle v podobe mňa a druhého (iného, neznáme-
ho, dieťaťa, divocha, chorého…). Pre otázku motivácie je za-
ujímavé, že tieto vzťahy, ktoré majú často podobu nárazov a 
stretov, sú vzájomne konštitutívne. V takto vzniknutej situácii 
videl Husserl jeden z motívov redukcie – redukcia je „motivo-
vaná svetom, ktorý sa stal nezrozumiteľným“ (Hua XXXIV, 
651),118 a preto budeme môcť hovoriť o nezrozumiteľnosti 
ako o prvej oblasti fenoménov (Hua XXXIV, 482).

Čo sa v tejto novej, a tým aj nejasnej situácii deje? Zá-
klad uzátvorkovania súvisí „s neotrasiteľným… presvedčením 
o pravde“ (Ideen I, 55). Túto tendenciu už fi lozof (vedec, psy-
chológ) vo svojej práci môže habituálne nachádzať, keďže má 
vôľu poznávať a smerovať k poznaniu. Nejasné základy chce 
prejasniť, aj keď s istými nepreverenými predpokladmi, naivi-
tou, ktoré na ceste za absolútnym odôvodnením môže opúšťať. 
Týmto na prvý pohľad neproblematickým až idealizovaným 
uvažovaním sme schopní dostať k meditácii o možnej metóde. 
„To je základný charakter začiatku: univerzálnu nezrozumiteľ-
nosť treba napraviť, čo sa môže stať len vtedy, keď vykonám 
apodiktické originálne kladenie a získam pôdu, ktorá nepred-
pokladá nič z nezrozumiteľného. Teraz ešte neviem, či a ako 
mám získať zrozumiteľnosť, v každom prípade však mám – 
v kladení ‚fenoménu sveta‘ a Ja ako vykonávateľa – ‚absolútnu 



� 60 Jaroslava Vydrová 61 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

pôdu‘“ (Hua XXXIV, 483). Na jednej strane vidíme, že uva-
žovať o začiatku (a následne o zmysle, cieľoch, možnostiach 
a podobne) znamená už uvažovať fi lozofi cky, z čoho vychá-
dza aj uvažovanie o metóde. Na druhej strane je rozhodnutie 
opustiť doterajší spôsob života a práce absolútne a radikálne, 
je fi lozofi ckým rozhodnutím. Život fi lozofa sa stáva „životom 
z absolútneho povolania (Berufung)“, fi lozofi a sa stáva koneč-
ným cieľom (EP II, 11),119 radikálnym uvedomením („radi-
kale Besinnung“, Hua XXXIV, 451). Miestom tohto pravého 
povolania je samotné Ja – rozhodnutie sa spája s istým „zasvä-
tením sa“ fi lozofi i, s radikalizmom vôle k tomu, čo je posledné, 
a následne s tvorivo činným uskutočnením, rozvedením a pre-
žívaním („Sich-schöpferisch-tätig-ausleben“, EP II, 17 a n.). 
Analogicky možno takto vidieť aj iné oblasti tvorivej činnosti, 
ako je napríklad umenie,120 ktoré si takisto vyžaduje zásadné 
rozhodnutie pre povolanie – hoci radikalizmus fi lozofi e ide 
ešte ďalej –, či už je motivované pozitívne (vôľou uspokojiť 
zámer činnosti), alebo negatívne (rozrušením samozrejmosti 
pri objavení nejasného). Obe stránky sa vlastne prelínajú.

Rozhodnutie pre fi lozofi cké povolanie je rozhodnutím Ja, 
a preto skôr alebo neskôr narážame na tému rozdelenia, roz-
štiepenia Ja („Ich-Spaltung“). Ja v redukcii opúšťa prirodzený 
postoj a tým sa mu otvára fenomenologický postoj. Keď ho-
voríme o motivácii, hovoríme aj o meditujúcom ego a jeho 
ukotvení, či o vyzdvihnutí Ja ako nezúčastneného, nezaintere-
sovaného, nezaangažovaného pozorovateľa. V Textoch k reduk-
cii a v neskorších prácach predstavuje toto previazanie jednu 
z hlavných tém. „Témou transcendentálneho učenia o metóde 
nie je nič iné než práve tento pozorovateľ“ (VI CM, 13). Na 
základe toho, ako Husserl už v predbežných úvahách opisoval 
vzťahy medzi postojmi, keď sme naznačili paralelizmus priro-
dzeného a fenomenologického postoja, otvorenie možnosti 

ich prepojenia a vzájomnej ingerencie, tušíme, že už tu sme 
narazili na možnosť motivácie k premene postoja. Redukovať 
znamená uvoľniť, oslobodiť prirodzený postoj, ktorý je naj-
skôr „slepý“ voči objavujúcej sa novej pôde, ktorou je podľa 
Husserla sféra transcendentality.121 Postupne možno rozvá-
dzať, akých aspektov sa motivácia v súvislosti s rozštiepením 
Ja bude musieť dotknúť: na rovine individuálneho Ja, žijúce-
ho vo vopred danom svete, na rovine tohto sveta, času, genézy, 
druhých, kultúrnych útvarov a podobne, keďže hovoríme o 

„rozštiepení-sa-vždy-v-činnom-správaní“.122

Zastavme sa pri jednej z možných rovín, ktorým sa Husserl 
venuje, a to pri spomienke. Ponúka sa nasledovná situácia: svet, 
ako som ho prijímal predtým, už pre mňa neplatí, ale môžem 
si naň spomenúť. To, ako som v prirodzenom postoji prijímal 
svet, veci, ostatných na spôsob „vôbec“ („schlechthin“), sa mo-
difi kuje, v zátvorkách a získava určenia „als ob“ či „quasi“. Svet 
je v zátvorkách len do tej miery, do akej bol predtým v pri-
rodzenom postoji. „Keď sa vraciam späť v spomienke, nachá-
dzam seba, to isté ego, v spôsobe výkonu ‚prirodzeného postoja‘ 
a v tom spočíva, že ho odkrývam ako predchádzajúci spôsob 
výkonu svojho ega, ktoré, žijúc vo svojom výkone, vnútorne 
nemalo seba samé za tému. Spomienka je transcendentálna, 
je však charakterizovaná ako transcendentálna premena, ako 
premena výkonu predchádzajúceho ega. Ono pred premenou 
žilo v transcendentálnom výkone, v ktorom malo svet v plat-
nosti. A transcendentálny výkon, transcendentálny ako výkon 
toho ega, nebol uvedomený, nebol v platnosti“ (Hua XXXIV, 
490). Takto si môžeme spomínať aj na výkon epoché a akási 
transcendentálna spomienka bude onou modifi káciou.123

Dejinná a individuálna stránka začiatku – vzťahu domova 
(„Heimwelt“) a cudziny („Fremdwelt“) v užšom a širšom po-
nímaní – sa nedajú celkom oddeľovať. Sebakritika nezainte-



� 62 Jaroslava Vydrová

� 63 �

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

resovaného pozorovateľa, fi lozofa nás v konečnom dôsledku 
privádza k otázke ako založiť a odôvodniť („Begründung“) 
fenomenológiu, respektíve vedie nás k samotnému cieľu alebo 
idei fi lozofi e. Inými slovami, môžeme sa posunúť k faktu trans-
cendentálnej motivácie a transcendentálnej konštitúcie, a tým 
ku konštitúcii transcendentálnej fenomenológie. Pochopiť 
túto motiváciu nás vracia aj k teleológii v dejinách fi lozofi e 
a k dejinným udalostiam v 7. storočí predKristom, k údivu, 
thaumazein, k jednotlivcom teoretického postoja, ktorý vzni-
kol v gréckej fi lozofi i zakladajúcej duchovné korene Európy. 

„V jednom z historicky faktických ľudstiev žijúcom v prirodze-
nom postoji museli za jeho konkrétnej vnútornej a vonkajšej 
situácie v určitom bode času vytrysknúť motívy, ktoré motivo-
vali radikálnu zmenu postoja najskôr u jednotlivcov a skupín 
toho istého ľudstva“ (Krisis, 344).124 Toto rozhodnutie je síce 
univerzálne platné, ale opakovane sa k nemu vraciame (Krisis, 
345) a oživujeme ho. A možno povedať, že sme zase aj pri in-
dividuálnom aspekte začiatku. To naznačuje tému, na ktorú sa 
Husserl odvolával: poctivo hľadať fi lozofi cké začiatky. Aj pre-
to sa v posledných rokoch svojej fi lozofi ckej práce pokladal za 
začiatočníka. Podobne je aj motivácia kľúčovým i záverečným 
problémom fenomenológie (VI CM, § 5).

FENOMENOLOGICKÉ POLE: JA – SVET

Prirodzené ako zvláštny prípad 
transcendentálneho

Zatiaľ sa ukazovalo, že charakteristika fenomenologickej 
metódy bude úplnejšia a jasnejšia, ak sa obrátime ku kon-
krétnym okruhom, v ktorých epoché a redukciu určuje ich 
výkon. Husserlove pasáže o výkone patria k tým najdôraznej-
ším, hoci na prvý pohľad nie najjasnejším. Najdôraznejším 
v tom zmysle, že pôjde o zásadné určenia, v ktorých sa bude 
nachádzať to, v čom bude Husserl hľadať priam enigmatický 
zmysel celej fenomenologickej metódy. No najdôraznejšie 
i preto, lebo pôjde o náročné kroky, ktoré je ťažké uchopiť 
alebo im porozumieť.

Videli sme, ako sa redukcia ohlasovala na poli prirodzené-
ho postoja, pri hovorení o postojoch, psychológii, pri motivá-
cii. Spomenuli sme jej súvislosť s konštitúciou, ktorú vyjadru-
jú slová Jana Patočku: bez redukcie niet konštitúcie a naopak, 
respektíve jej prepojenie s objavovaním sa fenoménov a po-
stojov. Vo fenomenologickom poli (v poli apodikticity) jave-
nia či v poli dávania budeme opäť hľadať kľúčové témy, akési 
tematické ohniská, ktoré nám pomôžu skonkrétniť to, čo na-
zývame pohybom a akciou. Na základe tém z Textov k redukcii 
sa pred nami objavujú dve kľúčové oblasti, ktoré sme doteraz 



� 64 Jaroslava Vydrová 65 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

už čiastočne anticipovali a ktoré nám pomôžu zahliadnuť ak-
ciu redukcie: 1. ukotvovanie, „zabývanie“ nezainteresovaného 
pozorovateľa v novom postoji – kto tento pozorovateľ vôbec 
je?, čo predstavuje jeho úlohu a zmysel?, čím je jeho postoj 
novým, čo prináša? a 2. návrat z transcendentálneho k priro-
dzenému postoju – prečo podnikáme paradoxný protipohyb, 
keď po tom, ako nájdeme fenomenologicky významné miesto, 
tento postoj opúšťame? Ďalšími zatiaľ iba postulovanými slo-
vami tejto časti budú aplikácia a radikalizácia.

Keďže sa Husserl zásadným spôsobom vracia k určeniu 
metódy aj po získaní fenomenologického poľa v takzvanom 
sebavztiahnutí fenomenológie na seba samú, vo fenomeno-
lógii fenomenológie, ani tu sa nevyhneme určitému predbež-
nému pohľadu, ktorý sa bude odôvodňovať postupne. Feno-
menologická analýza nesleduje lineárnu postupnosť, ale od-
víja sa v akejsi špirále. Tá bude pokračovať aj v poslednej časti, 
kde Husserlova dynamika rozvinutá medzi „od“ a „do“, „aus“ 
a „in“, nadobudne podobu takmer matematicky vyjadrova-
ného pomeru v kritickej reinterpretácii redukcie napríklad u 
Jean-Luca Mariona: čím viac redukcie, tým viac dávania, ale-
bo naopak v protipodaní Marca Richira: čím viac redukcie, 
tým menej dávania.125

Osamotenosť, naivnosť a novosť
Aká je situácia, v ktorej sa ocitol pozorovateľ po opustení 
prirodzeného postoja? Na začiatku táto situácia nie je jasná. 
Po rozrušení prirodzeného postoja, po vytrhnutí zo zainte-
resovanosti na záležitostiach prirodzeného sveta sa nepodo-
bá ani tak automatickému rozjasneniu, ako skôr prvotnému 
oslepeniu. Opustenie „jaskyne“ vrhlo pozorovateľa do nie-
čoho ešte nepoznaného, ktoré bude treba postupne odhaľo-
vať. Navyše, nezainteresovanému pozorovateľovi, fi lozofovi, 

prislúcha byť akýmsi „transcendentálnym Robinsonom“.126 
Po svojom rozhodnutí opustiť doterajší postoj sa spočiatku 
nachádza sám. Husserl konštatuje: „Byť fenomenológom je 
niečo, čo môže zakúšať a poznať iba fenomenológ“ (Hua XX-
XIV, 317). Tento osamotený postoj, Husserlom označovaný 
doslova ako samota, Eugenom Finkom ako „monologický 
priestor“,127 môže skončiť vo zvláštnom ezoterizme či „feno-
menologickom autizme“,128 vo fenomenológii pre fenome-
nológiu. No tento prístup nemusí byť iba izolujúcim a pre 
fi lozofi ckú meditáciu ani ničím zvláštnym, ak dokáže pokra-
čovať k svojmu druhému pólu, ktorým je intersubjektivita 
– spoločenstvo vedcov, fi lozofov, fenomenológov. Ako do-
káže fenomenológ nájsť sám seba, a tým aj druhých, ako sa 
zorientuje v novom postoji? K tejto otázke sa nepochybne 
budeme musieť vrátiť.

Keď odhaľujeme priestor fenomenologického skúmania, 
narážame u Husserla – čo vyzerá na prvý pohľad prekvapivo 

– na tému naivity. Uvažovanie o tom, že „cesta fi lozofi e vedie 
cez naivitu“ (Krisis, 356), môžeme rozvinúť štyrmi rôzny-
mi smermi: Slovo naivita, ponímané v prvom špecifi ckom 
zmysle, vyjadruje situáciu v prirodzenom postoji – ten nie je 
chybný alebo zlý, ale skôr naivný, je životom v určitej skry-
tosti.129 Slová prirodzený a naivný majú aj rovnaký etymo-
logický základ v latinskom slove nasci. Opustili sme naivitu 
prirodzeného postoja, naivnú pozitivitu, respektíve predfe-
nomenologickú naivitu, na ktorú sa vzťahovala fenomeno-
logická epoché a redukcia, čím sme túto tematiku vložili do 
zátvoriek. Nezískali sme pritom jej opak, ale skôr inú naivitu, 
a to naivitu bez doxa, takzvanú prvotnú fenomenologickú 
naivitu.130 Analogicky možno povedať, že prirodzený postoj 
je naivný preto, lebo sám seba považuje za absolútny, zatiaľ 
čo s fenomenologickým postojom tento nárok na absolút-



� 66 Jaroslava Vydrová 67 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

nosť strácame, ale zase získavame nový druh absolútnosti.131 
Bez ďalšej fenomenologickej kritiky, bez fenomenológie fe-
nomenológie, možno hovoriť aj o transcendentálnej naivite. 
Popri týchto troch druhoch rozšírme význam tohto jedno-
duchého slova ešte o kritickú či „umelú“ naivitu, s ktorou 
sme sa už stretli ako s pomôckou pri pochybovaní a ktorá 
bola súčasťou začiatku fi lozofovania. Bez toho, aby sme si 
protirečili, dovoľujú nám tieto okolnosti nakoniec vysloviť 
opačne postavené tvrdenie než na začiatku pri skúmaní pri-
rodzeného postoja: „‚Naivita‘ znamená toľko ako byť ,bez 
klapiek na očiach‘.“132

Ak sa redukcia dáva do pohybu s objavením sa zvláštneho 
„rozpoloženia“ – ono „ja už ničomu nerozumiem“ –, a pritom 
si fenomenológ odopiera vychádzať z akýchkoľvek dovtedy 
prijímaných predpokladov, jeho status quo možno opísať na-
sledovne: vidí niečo nové, nepoznané a zároveň bude postu-
povať inak než predtým, novým spôsobom. „Novosť nie je 
pre nás príznakom horúčkovitej tvorivosti. Novosť je len no-
vosť vo vzťahu k…“ a tušíme, že absolútne nové bude nejakým 
spôsobom súvisieť aj s tým, čo už bolo (s minulým, napríklad 
v podobe spomienky), že bude novosťou „vo vzťahu ku každo-
dennosti“,133 ktorú nachádzame v živote v prirodzenom svete. 
Transcendentálny svet, ktorý sa pred pozorovateľom odhaľuje, 
sa dokonca v tom, ako sa teraz dáva – i keď skryto – podobá 
situácii v prirodzenom postoji.134

Pôda fenomenologického postoja sa spája s osamotenos-
ťou, naivnosťou i novosťou, ktoré sprevádza aj určitá odva-
ha („Kühnheit“) pri odhaľovaní novej témy a pri nastolení 
takzvanej transcendentálnej otázky. Husserlova fi lozofi cká 
meditácia – priekopnícka a inšpiratívna pre ďalšie fi lozofo-
vanie – je v tomto zmysle vnútorne konzervatívna a ide v du-
chu tradičného fi lozofovania. Na čo sa teda Edmund Hus-

serl pýta? „Vopred daný svet, svet, ktorý mám vopred a ktorý 
mám v celom mojom prirodzenom prežívaní ako jestvujúci, 
nechcem takto prijímať a nechcem sa pýtať na tejto pôde by-
tia. Ako vedomý subjekt pre svet chcem tematizovať výlučne 
seba: ako vyzerá vedomie sveta, ako v rámci toho pre-mňa 
získava svet zmysel v platnosti bytia. Nebudem usudzovať 
o svete vôbec, ale čisto o subjektívnom bytí sveta pre-mňa…“ 
(Hua XXXIV, 246 – 247).

Naplniť takto všeobecne postavenú ambíciu nie je jedno-
duché. To si uvedomoval aj Husserl. Objavujeme nový postoj, 
ale zďaleka nie v jeho konkrétnosti. S novou témou, ktorou 
je Ja či ono „pre-mňa“, musíme rozlišovať niekoľko rovín: to, 
čo sa týka mňa, čo mi prislúcha ako moja podstata, ďalej to, 
v čom alebo na čom spočíva tento pohľad a postoj. Položme si 
ešte raz s Husserlom jeho transcendentálnu otázku (respektíve 
jednu z jej formulácií), ktorá obsahuje základné fenomenolo-
gické podnety: „Ako vyzerá to, čo je u mňa vedomé, zakúšané, 
mienené, jestvujúce ako platiace v platnosti tohto bytia pod 
názvom ‚svet‘, ako som si istý tým, ako to opisujem, ako to mô-
žem vykázať a vykázať vždy znova, ako vyzerá to, čo na ňom 
samom vystupuje v mnohých rozličných spôsoboch ako sub-
jektívne – ako zakúšané, ako tak alebo onak mienené et cetera 

– alebo ako vyzerá samotné zakúšanie ako zakúšanie svetského 
a podobne, ako sa to má opisovať, čo je to za výkon, v kto-
rom sa vo mne ustavuje platnosť bytia zmyslu tohto ‚sveta‘?“ 
(Hua XXXIV, 250) Hoci ambíciou otázky je konzekventne 
na ňu odpovedať, Husserl sa neobracia ani tak ku konkrétnym 
príkladom tohto „čo“. „Štruktúru“, ktorú skúma, predstavuje 
skôr na všeobecnej rovine, v podobe všeobecnej typiky. Výpo-
čet oblastí skúmania a kladenia Husserlom rôzne artikulova-
ných otázok väčšinou vychádza z dvoch „ohniskových bodov“ 
(alebo sa do nich vracia), ktorými sú Ja-pozorovateľ a postoj.



� 68 Jaroslava Vydrová 69 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

Možnosť návratu a patologický fenomén
Husserlovo smerovanie k týmto dvom základným oblastiam 
sa odráža v tom, „ako“ sa v novom fenomenologickom postoji 
nezainteresovaného pozorovateľa vytvára priestor pre mož-
nosť návratu („Rückkehr“, „Rückgang“). Tento paradoxný 
obrat súvisí s uchopením a ukotvením refl exívneho postoja, 
ktorý potrebuje nejakú tematiku. Čo ňou bude?

Situácia fenomenológa ponúka spomínanú novú či naivnú 
tematiku – v špecifi ckých významoch týchto slov, ktoré opisu-
je Husserlovo vyjadrenie, že po redukcii sme vlastne nič nestra-
tili a ostávame ľuďmi ako predtým. Inak povedané, znamená 
to, že zmysel fenomenologickej redukcie sa napĺňa návratom 
k prirodzenému svetu. Prechod do sveta (na spôsob zosvetšte-
nia, „Verweltlichung“) sa javí ako protipohyb samotnej reduk-
cie (ako odsvetštenie, „Ent-weltlichung“). „Außer Spiel set-
zen“ súvisí s „ins Spiel bringen“ (význam slova „Spiel“ je zame-
niteľný s významom slova „Th ema“). Husserl hovorí: „Podľa 
toho má byť predsa možný nový život, najmä nový zakúšajúci, 
usudzujúci, vedecký život, treba ho vrátiť do hry v rámci tejto 
epoché“ (Hua XXXIV, 305). No a my sa musíme spýtať: Ako 
a prečo k návratu dochádza? Ako k nemu vôbec môže dôjsť? 
Vraciame sa po tej istej ceste, do toho istého východiskového 
bodu? Aké sú poznatky fenomenológa, s ktorými prichádza 
do prirodzeného sveta? V tomto netematizovanom a rozsiah-
lom priestore sa môžeme zorientovať pomocou troch základ-
ných smerov uvažovania, ktoré sa vzájomne prelínajú: Ja (ve-
domie, rozštiepenie, refl exia), habituality (a ich upevňovanie) 
a postoje (ich paralelizmus a vzťahy).

I.
„Mať-stále-v-platnosti“ („Beständig-in-Geltung-Haben“) – ži-
tie a poznávanie v rámci sveta prirodzeného postoja („In-die-

Welt-Hineinleben“, „In-sie-Hineinerkennen“) sme dali do zá-
tvoriek. Došlo k jeho inhibícii vo výkone epoché alebo ako v 
Ideen I, kde je týmto krokom prvá fenomenologická redukcia, 
alebo ako v Textoch k redukcii, kde nadobúda viacero podôb 
vztiahnutých na svet, témy, tézy a podobne. Tým sa toto „mať-
stále-v-platnosti“ dostáva do vzťahu k vedomiu, privádzame 
ho k vedomiu. Novú tému, na ktorú sme teraz narazili, Hus-
serl veľkolepo nazýva zázrakom, zázrakom zázrakov. Pri vyra-
ďovaní sa nemali zrušiť tézy a témy do tej miery, že by Ja ostalo 
vyprázdnené a nemalo by nijakú tematiku, alebo by ostalo iba 
prázdne ono samo. „Pretože nechcem v prirodzenom spôsobe, 
v spôsobe, ktorý sa stále vykonáva, priamo súdiť o svete, ale 
usudzovať práve o sebe ako o tom Ja-vedomí, v ktorom pre 
mňa svet, ‚tento‘ svet, získava platnosť ako jestvujúci a vždy 
takto jestvujúci“ (Hua XXXIV, 111). Dostávame sa do ambi-
guitnej situácie, ktorá má viacero problémových úrovní. Hus-
serl sa najskôr pýta: Nevzniká pritom kruh, v ktorom pred-
pokladajúc seba predpokladám svet? Druhým problémom je 
objavenie sa dvoch subjektov. Nenachádzame tu slepý regres 
neustáleho prechádzania k ďalším subjektom: vraciam sa k Ja, 
cez ktoré jednotlivé reality sveta získavajú zmysel a skúmam, 
ako toto Ja obsahuje tento zmysel, respektíve ako tento zmy-
sel obsahuje už toto refl ektujúce Ja a tak ďalej? Husserl na to 
poukazuje na inom mieste: „Keď chcem ako fenomenologi-
zujúci pozorovateľ tematizovať konkrétne transcendentálne 
Ja – a to najskôr zakúšajúc, dokonca chcem spoznávať apodik-
ticky zakúšajúc –, potom by som teda opäť musel tematizo-
vať fenomenologizujúce bytie a konanie ako predmet mojej 
transcendentality, a tak in infi nitum,“ respektíve najskôr ho-
vorí, „získavam Ja ako transcendentálne ego vo vedomom ži-
vote, v ktorom je vedomý svet. Naivne teraz transcendentálne 
zakúšam a myslím a som si toho vedomý, javí sa to tak, ako to 



� 70 Jaroslava Vydrová 71 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

vidím v refl exii, v refl exii vyššieho stupňa, v ktorej uchopujem 
anonymitu transcendentálneho pozorovateľa, v ďalšej refl exii 
toho transcendentálneho pozorovateľa pre tohto pozorovate-
ľa a tak ďalej“ (Hua XXXIV, 177). Aby sa z týchto návratov 
nestalo nefunkčné reťazenie, treba rozlišovať vyššiu a nižšiu 
tematiku. No nielen to, treba to vyjadriť ešte principiálnejšie: 
nemáme ostať iba pri ďalšej refl exie refl exie, nedochádza tu 
v prísnom zmysle k refl exii vyššieho stupňa, ale pohybujeme sa 
v zásadne odlišnej sfére, v premenej refl exii (VI CM, 19 – 21). 
(Toto rozlíšenie však ešte spresníme a prehĺbime neskôr, keď 
sa dotkneme fenomenológie fenomenológie a nájdeme ďalšiu 
vrstvu fenomenologickej analýzy.) Husserl vďaka možnosti 
sebarefl exie konštituujúceho Ja považuje konkrétnu jednotu 
zloženú z Ja a konštitúcií skôr za iteratívnu (in infi nitum), a 
nie za protizmyselnú štruktúru. Opäť sa stretávame s fenome-
nologickou záležitosťou iterácie, ktorá sa v Textoch k redukcii 
viackrát objavuje a stáva sa jednou zo základných tém. Výhody, 
pre ktoré ju Husserl zaviedol do fenomenológie, spočívajú vo 
vyvažovaní problému regresu v refl exii. S Ja to nie je tak, že by 
jestvovalo nejaké Ja pre seba, ktoré by malo vedomie ako niečo 
popri sebe, čo naznačuje rozdiel medzi iteráciou a regresom, 
ktoré na prvý pohľad splývajú. Navyše, s fenomenologickým Ja 
to nie je tak, že by k refl exii pristupovalo rovnako ako psycho-
logické Ja. Redukcia nás presúva do celkom inej oblasti uva-
žovania. Vďaka opisu rozštiepenia Ja („Ich-Spaltung“) Husserl 
prestáva hovoriť o regresívnej či absurdnej, ale naopak – v ite-
ratívnom prevedení – o funkčnej záležitosti opakovania.

Odbočme na chvíľu ku krátkemu exkurzu. Husserl hovorí: 
„Žijem rozdvojený život…“ (Hua XXXIV, 11 – 12) a toto vy-
jadrenie má okrem fi lozofi ckého aj umelecké či psychologické 
pozadie. Od alúzie na zbierku Rudolfa Fábryho Ja je niekto 
iný cez rôzne predstavy v umeleckej tvorbe by sa dalo prejsť 

až k psychologickým a psychiatrickým prípadom. Základný-
mi príkladmi môže byť depersonalizácia, schizofrénia, ale dá 
sa pokračovať až k syndrómu MPS (Multiple Personality Syn-
drom). Husserl poznal príspevky Konstantina Oesterreicha 
k psychopatologickým fenoménom a štúdie Karla Jaspersa 
o duševných stavoch chorých ľudí. Dve Ja sa prejavujú v od-
cudzení, keď sa na seba pozeráme ako na niekoho cudzieho, 
keď sa vidíme inými očami, keď Ja je akoby niekto iný. Príkla-
dom bežnej podvojnosti je vnútorný hlas, vnútorný dialóg.135 
Jedna z literárnych postáv Orhana Pamuka opisuje skúsenosť 
seba s „ním“, ktorého nazýva okom alebo jednoducho ako On: 

„… pohľad, ktorý som vycítil iba pred chvíľočkou, bol môj po-
hľad. Premenil som sa na to oko a teraz pozorujem sám seba 
zvonka. […] Áno, je pravda, že sa zhováram sám so sebou, ale 
nezhovárame sa tak všetci? Všetci máme v sebe ukrytú druhú 
osobu… A podaktorí majú aj tretiu.“136 Spomeňme ešte jeden 
literárny príklad, ktorý sa volá Borges a ja, a Borges ho zara-
dil do zbierky Rozhovory mŕtvych: „Veci sa stávajú tomu iné-
mu, Borgesovi,“ píše v nej Borges. „O Borgesovi sa dozvedám 
z korešpondencie a vidím jeho meno na zozname profesorov, 
alebo v biografi ckom slovníku. […] Neviem, kto z nás dvoch 
píše teraz túto stranu.“137 Môžeme použiť aj metaforu očí 
a okuliarov – oči ostávajú tie isté, mení sa pohľad pri nasadení 
iných dioptrií alebo pri ich zosadení. Zmena prebieha prepnu-
tím („Umschalten“, „switch“), obrátením, otočením. Tento 
stav si v niektorých prípadoch môže navodzovať aj samo Ja 
(Oesterreich uvádza príklady autohypnózy, sebaexperimentu 
alebo použitia drog). Takýto druh odstupu alebo vyvolaného 
zážitku môže súvisieť s pozitívnymi zmenami osobnosti, s pre-
hodnotením správania. Oesterreich spomína náboženskú 
konverziu ako určitú osobnostnú revolúciu (Husserl hovorí 
o motivácii k redukcii ako o radikálnej premene osobnosti, ale 



� 72 Jaroslava Vydrová 73 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

aj o metafore povolania alebo náboženského obrátenia).138 No 
rozštiepenie často vedie k patologickým alteráciám, rozdvoje-
niu na dve proti sebe stojace Ja alebo zložky Ja, k inému prúdu 
vedomia, ktorý sa vytvára v Ja. Podobne by mohlo patologic-
ké vyústenie neustále prechádzať medzi dvoma postojmi, pri 
ktorých by pozorovateľ nebol ukotvený ani v jednom z nich 
(v podobe akejsi hermafrodickej bytosti alebo blúdiaceho no-
máda).139 Eugen Fink v jednom z vyjadrení dokonca hovorí 
o redukcii ako o druhu schizofrénie.140 Rozštiepenie má svoj 
pendant v širšej otázke autopoiésis. No vráťme sa k Husserlovi, 
pretože ako upozorňuje Sebastian Luft , „pri každom zdanlivo 
samozrejmom použití pojmu rozštiepenia Ja by sa nemala zha-
dzovať zo stola jeho radikalita“.141

Husserl rozvíja uvažovanie o rozštiepení v súvislosti s refl e-
xiou, ktorej venuje širšiu pozornosť. Ja sa rôznym spôsobom 
alteruje, vzťahuje k tomu, čo je minulé, na čo si spomína, čo 
si predstavuje, cíti. Refl exia je príkladom zdvojenia, oddelenia, 
rozštiepenia Ja – avšak za predpokladu, že si zachová jednotu, 
identitu. Povedané z opačnej strany: identita predpokladá roz-
poltenie („Entzweiung“).142 „Nie sú to dve oddelené ‚Ja‘ alebo 
vedomé subjektivity, hovorím tu predsa, pričom identifi kujem 
z oboch strán, ‚Ja som‘. Prečo to hovorím a musím hovoriť, je 
jeden problém. Ja, to isté Ja, sa môžem nachádzať raz ako trans-
cendentálne Ja v transcendentálnej redukcii, druhý raz ako ľud-
ské-Ja v prirodzenom postoji“ (Hua XXXIV, 113). Spomínaný 

„jeden problém“ nás vracia k otázke motivácie výkonu redukcie. 
No iným problémom je fenomenológovo sledovanie záležitos-
tí prirodzeného postoja z pozícií transcendentálneho postoja, 
teda bez toho, aby kládol svet ako absolútnu pôdu. Rozštiepe-
nie teda zasahuje refl exiu, redukciu a tému postoja – no ako?

Prúd vedomia je jednotný (analógiou k „Zusammenspiel“ 
ako zhode, súhlasu je „Bewusstseinsspiel“), ale môže dôjsť 

k jeho prerušeniu, k zmene jeho priebehu, štýlu, smerova-
nia („Verlaufsform“, „Verlaufsstil“). Ja opúšťa riečište, aby 
sa k nemu mohlo vzťahovať. Ide proti prúdu, aby sa mohlo 
vrátiť k zdroju.143 Vo vzniknutej situácii Ja akoby stálo pred 
zrkadlom a druhé zrkadlo malo za chrbtom.144 Táto situácia 
otvára viacero súvislostí: od refl ektujúceho Ja sa v konečnom 
dôsledku dá prejsť až na rovinu postoja – ukotviť refl exívny 
alebo refl ektujúci postoj je jedným z cieľov redukcie, čo Hus-
serl dosahuje tým, že dáva na roveň transcendentálnej refl exie 
fenomenologickú redukciu.145 Zároveň však existuje rozdiel 
medzi prirodzenou refl exiou a transcendentálno-fenomeno-
logickou refl exiou. Zatiaľ čo v prvom prípade pôsobí refl exia 
ako krátke prerušenie toku prirodzenosti, v druhom prípa-
de základná modifi kácia v prirodzenom postoji, pri ktorej 
sa ohlasuje redukcia, predstavuje skok do nového postoja, v 
ktorom už neberieme svet ako daný vopred. Je to radikálna 
refl exia, ktorá prináša nové pole záujmov, nový svet – svet ako 
fenomén. Táto refl exia ponúka pohľad „cez“, v celosti, „kladie 
otázku o rozsahu tohto života“.146 Toto refl ektujúce obrátenie 
je osobité, je vlastne intencionálnou modifi káciou a vďaka 
tomu, že sa stáva novým postojom, nesie toto modifi kované 

„ako intencionálne obmenenie obmenené vedomie a to, čo je 
vedomé, zainteresované bytie a predmety tohto zainteresova-
ného bytia“ (Hua XXXIV,192).

Nakoniec môžeme nadviazať na spojenie refl exie a iterá-
cie v zhrňujúcom tvrdení: „Transcendentálna subjektivita je 
v nekonečnej refl exivite, v iteratívnej nekonečnosti skutočnej 
a možnej refl exie.“147 Tým sa vraciame k zámeru transcenden-
tálnej otázky. Odpoveď smeruje k „totalite súvislostí čistej 
refl exie“, „refl exia môže a musí byť iteratívne tematizovaná aj 
do tej miery, až sa vykáže, že isté všeobecné štruktúry patria 
k transcendentálnemu ego“ (Hua XXXIV, 307, 178). Vnú-



� 74 Jaroslava Vydrová 75 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

torná alterita sa tak stáva konštitutívnou pre subjektivitu, je 
explikáciou Ja v otvorenom horizonte zážitkového prúdu.

II.
Ak chceme odhaľovať štruktúry alebo typiky subjektivity, to, 
čo „má“, vlastní, to, čo je pre-mňa, môžeme sa posunúť k ďalšej 
téme, ktorá sa vynára pri redukcii a v súvislosti s návratom. Sú 
ňou habituality – habitus od latinskej slovesnej formy habere, 
čo možno spojiť s gréckym slovom echein:cieľom je ukotvovať 
alebo posilňovať habituality získané v rámci nového postoja. 
Husserl chce doslova hovoriť o „habituálnej životnej forme 
stávajúceho (des werdenden) sa fi lozofa“ (EP II, 7) a kladie si 
otázku: „Ako je to teda s udalosťou transcendentálnej epoché 
a s habitualitami, ktoré v nej pramenia?“ (Hua XXXIV, 312)

Nové poznatky získané v transcendentálnom postoji, rôz-
ne podoby habitualít, témy, tézy a podobne pozorovateľovi už 
ostávajú (k ich skúmaniu prispieva takzvaná habituálna feno-
menologická epoché). Keď žijem v prirodzenom postoji, zao-
berám sa záležitosťami každodenného života, riešim napríklad 
rodinné otázky, pri tom ostávam v istých ohľadoch transcen-
dentalistom. Podobne ako akýkoľvek vedec si svoju profesiu 
chtiac-nechtiac podržiava v bežnej prevádzke každodenného 
života. V tomto zmysle môžeme sledovať, čo vytvára praktickú 
integritu Ja, ktoré žije (alebo nedokáže žiť) v súlade s týmito 
dvoma pohybmi – ak sme názov tejto kapitoly spojili s patolo-
gickým fenoménom, potom možno jeho dosah zahliadnuť aj 
v tomto zmysle. Nový postoj si podržiavam, hoci je na istý čas 
inaktuálny. Habituálny a aktuálny sú vlastne protikladmi.148 
Husserl tu používa analogické vyjadrenie: na čas uzátvorku-
jem transcendentálne záujmy. Prejdime k opačnému pohybu 

– podobne si na pôde fenomenologického postoja podržiavam 
aj poznatky prirodzeného postoja.149

Tušíme blízkosť ďalších možností tejto súbežnosti, ktoré 
predstavujú zásadné fenomenologické témy ingerencie („In-
gerenz“), lokalizácie („Lokalisation“) či vprúdenia („Ein-
strömen“) do prirodzeného postoja. Pri prechode medzi 
postojmi si zachovávame základné smerovanie, ktoré vyplýva 
z povolania („Berufsleben“), ktoré sme si vo fenomenológii 
vybrali, alebo z obratu, ktorý sme uskutočnili. Transcenden-
tálny výkon môžeme za istých okolností prerušiť a opätovne 
sa k nemu vrátiť, reaktualizovať ho ďalšou redukciou. Kon-
zekventne sa však fenomenologický postoj nedá úplne opus-
tiť, toto rozhodnutie je tak zásadné, že je priam nekonečné a 
neodvolateľné. Ako sme videli, neprichádzame tým o habitu-
ality. Naopak, ak sa nám otvorí fenomenologický postoj, ne-
strácame to, čo sme mali predtým, ale odhaľujeme to. Vznik-
nutý stav vyjadruje Husserl v zdanlivo ambivalentnej pasáži: 
K vete „Potom však niet cesty späť“ totiž vzápätí dodáva, že 
existuje „sloboda návratu“ (Hua XXXIV, 102 a 103). Túto 
paradoxnú situáciu (v ktorej habituality predstavujú akýsi 
most medzi prirodzeným a fenomenologickým) možno opí-
sať nasledovne: „Zatiaľ čo z objektívneho hľadiska je redukcia 
aktom v dianí konkrétneho vedomia a časovo nasleduje pria-
mo po prirodzenom živote, učí redukcia, že prirodzený život 
je ‚podstatne‘ vždy už transcendentálny, bez toho, aby sme to 
v prirodzenom postoji vedeli, alebo mohli vedieť.“150

III.
A tým sme načali tretiu tému tejto časti. Vzťah alebo paraleliz-
mus postojov dopĺňa Husserl o ich ingerenciu a iteráciu – je to 
otázka toho, ako sa ovplyvňujú a premieňajú –, čím zásadne 
rozširuje ich fenomenologický význam. Nebudeme si tu viesť, 
ako uvádza, dvojité účtovníctvo („doppelte Buchhaltung“) 
pre každý postoj zvlášť. Prirodzený a transcendentálny postoj 



� 76 Jaroslava Vydrová 77 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

predsa neplynú oddelene, ale prelínajú sa, neustále sa splieta-
jú („fortspinnen“) a dokonca by sa dalo povedať, že až splý-
vajú (Husserl hovorí o druhej transcendentálnej redukcii).151 
Okrem toho sa tu vytvára priestor pre skúmanie ďalších (či 
vyšších?) postojov, ako je napríklad etický či personálny postoj, 
ktorý je vlastne konkretizovaním transcendentálneho postoja a 
transcendentálneho subjektu ako transcendentálnej osoby.152

Ešte raz opíšme zvláštnosť dvoch pohybov redukcie: Na 
jednej strane vidno, že to, že sa z transcendentálneho posto-
ja môžem postaviť na prirodzenú pôdu, neznamená vrátiť sa 
do toho istého stavu. Opisy prirodzenej pôdy sa už stávajú sú-
časťou transcendentálneho skúmania, sú videné so zreteľom – 
pokiaľ sme ho z nejakého dôvodu nestratili – na transcenden-
tálnu dimenziu. No na druhej strane to zároveň znamená, že 
redukcia nie je ani otvorením nejakého záhadne nového poľa, 
ale spôsobom explikácie toho, čo bolo (je a bude) implicite, 
čo sme v prirodzenom postoji prijímali automaticky, ale ešte 
ako neobjasnené, čo nebolo odhalené, prístupné, ale je princi-
piálne odhaliteľné. „Vopred teda implicite ‚viem‘, čo znamená 
sebavnímanie, sebaskúsenosť… A predsa len v ľudsko-svet-
skom zmysle; pretože preklad – toho, čo je pre mňa ľudské Ja, 
do toho, čo je pre mňa transcendentálne (pre mňa, ktorý sa 
v poslednom prípade stávam vedomý svojej transcendentality) 
– má ako skutočnú predlohu len to, čo rozmanitá refl ektívna 
sebaskúsenosť predtvorila“ (Hua XXXIV, 240). Ďalšou para-
lelou k vzťahu implicitné – explicitné, ktorá vyjadruje pohyb 
redukcie a je fenomenologicky ešte výstižnejšia, je latentný – 
zjavný (v nadväznosti na latinskú dvojicu lateo – pateo). Pohyb 
redukcie je pohybom odkrývania v rámci javenia fenoménu.

Spresnený význam dostáva aj ďalší, už viackrát spomínaný 
pojem. Bezpredpokladovosť, ktorá býva spájaná s odbúravaním 
predsudkov, uvedomením si predpokladov a podobne a ktorá 

pôsobí zdanlivo ako jednoduchý krok pri „rozbiehaní“ feno-
menologickej metódy, sa ukazuje v postoji epoché a redukcie 
v novom svetle: „Každá epoché a každá univerzálna epoché 
predpokladá ako predstupeň to, o čom epoché je, a v istom 
zmysle to implikuje“ (Hua XXXIV, 461). S fenomenologic-
kou metódou nič neopúšťame, neprekonávame, ale premieňa-
me to. Husserl tu dokonca hovorí o druhu korekcie.153

Navyše, Husserl označuje transcendentálny postoj ďalším 
zaujímavým určením. Je ním čin, „ktorý treba na to, aby som 
získal transcendentálno ako ríšu prístupnosti. Len keď ho 
vykonám, vidím, že som bol už v mode prirodzeného posto-
ja transcendentálnym Ja a že každý pre mňa iný prirodzený 
človek je transcendentálnym subjektom, ktorý sa ako subjekt 
nepozná, ale v podstate by sa sám mohol spoznať a mohol by 
sa transcendentálne nachádzať v preňho v podstate možnom 
transcendentálnom postoji“ (Hua XXXIV, 122). So slovom 

„bol“ jednak Husserl znova prelamuje regresívnosť a jednak 
sa s ním spája Ja, ktoré dáva zmysel v transcendentálnom po-
stoji. Vedomá subjektivita sa vo vzťahu k prirodzenému Ja 
stáva „konštitutívne činnou“.

No vidíme, že okrem podrobných konštitutívnych analýz 
(ktorým sa Husserl viac venuje napríklad v Ideen I) musí mať 
fenomenologický postoj svoj dosah aj v samotnom živote fe-
nomenológa (čo je už typickejšia téma Textov k redukcii). Ak 
je redukcia metódou života („Lebensmethode“), ak je praktic-
ká, aplikujúca, ak je návrat len iným slovom ako vyjadriť vzťah 
transcendentálneho a prirodzeného postoja, potom vyvstáva 
ďalšia otázka: Aká je úloha nezainteresovaného pozorovate-
ľa v jeho konkrétnom prežívaní v prirodzenom svete, ktorý 
zdieľa s druhými? V užšom zmysle možno povedať, že aj sa-
motný vnímaný predmet „môže hrať rolu transcendentálneho 
vodidla“,154 v širšom zmysle sa ním stáva človek ako monáda, 



� 78 Jaroslava Vydrová 79 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

ako konkrétne transcendentálne Ja, ale aj ako osoba inter-
subjektívneho spoločenstva. Fenomenológ nežije iba s inými 
nezainteresovanými subjektmi, ale intersubjektivita je zau-
jímavá práve pri rozširovaní významu toho, kto je tým iným, 
druhým. A vodidlom transcendentálneho života je samotný 
prirodzený život. Podľa výstižnej formulácie Sebastiana Luft a 
nezainteresovaný postoj ako refl exívny postoj fenomenológa 

„robí témou samotné interesované bytie. Je ‚zainteresovaný‘ na 
interesovanosti – v modifi kovanom zmysle (prirodzeného) 
záujmu. Refl exívny postoj tematizuje to, čo sa pre prirodzený 
postoj nikdy nestane tematickým: totiž samotnú jeho priro-
dzenosť.“155 Prirodzené súvisí s transcendentálnym et vice versa: 

„Transcendentálne sa stáva svetské a teda poznateľné; svetské 
sa stáva transcendentálne a teda odhalené zo svojich skrytých 
vrstiev zmyslu.“156 Prirodzený a transcendentálny postoj sa ja-
via ako dva základné mody transcendentálneho ľudstva. Ako 
to všetko prebieha, aké konkrétne kroky sú potrebné, aby sme 
mohli nájsť a spoznať všetky vrstvy staronového tematického 
postoja – jednotlivé fenomény v rozsahu od mundánnej sfé-
ry až po problematiku osoby –, je vecou transcendentálneho 
výkladu, toho, čo to znamená i toho, ako to možno vyjadriť. 
Je to aj záležitosť odôvodnenia týchto postupov a jednotli-
vých vied, ktoré sabudujú na tomto základe (na jednej strane 
sú určené ako nepodmienené, ale na druhej strane sa predsa 
len spájajú s podmieneným, s priestorom a časom sveta). Táto 

„interpretácia“ predkladá „skryto konštituujúci život hlbších 
výkonov, ktoré vlastne konštituujú svet…, teda prebiehajúci 
proces zosvetštenia vždy nanovo odkrytého transcendentálna. 
Toto zosvetštenie však nie je iné než to, ktoré sa vždy už vyko-
nalo práve ako konštitúcia sveta, iba nebolo odkryté, nestalo 
sa aktuálne transcendentálnym sebapoznaním“ (Hua XXXIV, 
459). V rámci tohto zosvetštenia tu predsa len môžeme násjť 

jeho dve roviny – primárne, vlastné zosvetštenie, ktoré sa týka 
konštituovania v rámci sveta, a sekundárne, odvodené, ktoré 

„samotné fenomenologizovanie stavia do sveta, to znamená 
v prirodzenom postoji ho ‚lokalizuje‘, ‚temporalizuje‘, inými 
slovami, necháva ho ‚javiť sa vo svete‘ “ (VI CM, 108). K tejto 
rovine sa dostaneme neskôr, keď sa budeme venovať ďalšej ro-
vine metodológie – fenomenológii fenomenológie.

Summa summarum: Prirodzený postoj vystupuje pred 
nami akoby dvakrát, stretli sme sa s ním pri jeho základnej 
charakteristike ako s kladúcim, nárokujúcim si platnosť ge-
nerálnej tézy sveta, no netematizujúcim svoje základy, videli 
sme ho v silnom určení, v ktorom tvorí základ pre iné postoje, 
ktorý sa nedá nikdy úplne opustiť. Stáva sa (ako životný svet) 
aj „prirodzeným“ s transcendentálnym rozmerom, zvláštnym 
prípadom transcendentálneho postoja, respektíve monádou 
v mode transcendentálneho postoja. Povedané s Husserlom: 
„Človek, respektíve svet označuje istú transcendentálnu štruktú-
ru transcendentálnej subjektivity“ (Hua XXXIV, 155). Ciele 
a záujmy prirodzeného postoja sú tak aj transcendentálnymi. 
Charakteristiku, ktorú sme uviedli v pasážach o prirodze-
nom postoji, môžeme doplniť ďalším tvrdením: „Prirodzený 
postoj sa vykazuje ako postoj transcendentálneho Ja“ (Hua 
XXXIV, 317). Transcendentálny postoj ukazuje prirodzený 
život v prirodzenom postoji a ukazuje, že prirodzený postoj 
je štruktúrou, momentom alebo stranou transcendentálnej 
subjektivity, ktorý získava akýsi transcendentálny chvost 
(„Schweif “)157 a jeho poznatky získavajú takýto index. Cel-
kovo možno povedať, že fenomenologická metóda pôsobí 
ako zvláštna premena horizontov: prirodzené má transcen-
dentálny horizont. Redukcia rozširuje prirodzený svet o ďalší, 
tretí rozmer. Popri povrchových rozmeroch odkrývame di-
menziu hĺbky („Tiefendimension“).



� 80 Jaroslava Vydrová 81 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

Pri tejto základnej orientácii sa neraz ocitáme v podobnej 
situácii ako keď prelamujeme naivitu prirodzeného postoja. 
Spomínané vodidlá, orientačné body sme už síce našli, ale 
ich ovládanie ešte nemáme celkom v rukách. Aj fenomeno-
lógia bude musieť podniknúť ďalší krok vlastnej problema-
tizácie. „Návrat do jaskyne“ („Rückkehr“) je najskôr sprevá-
dzaný, metaforicky a paradoxne povedané, problémom vide-
nia v „tme“, „optikou tmy“.158 Ako sa v nových okolnostiach 
vyznať, čím začať preskúmavať túto oblasť? Husserl odpove-
dá: vďaka subtílnejším krokom fenomenologickej redukcie, 
ktoré prelomia anonymitu transcendentálneho Ja. Práve tá 
by sa inak stala ďalším prípadom patologických porúch fe-
nomenológovho návratu.

Od statickej ku genetickej fenomenológii

Po vertikálnom pohľade, pri ktorom je „prirodzené zvlášt-
nym prípadom transcendentálneho“, sa môžeme na chvíľu 
obrátiť k horizontálnym aspektom, ktoré súvisia s časovou 
štruktúrou. V Textoch k redukcii sa častejšie stretávame s prob-
lematikou času, časového poľa a časového vedomia, s tým, čo 
Husserl nazýva „alfou“159 alebo v Ideen I „záhadou“ (ktorej sa 
v tomto diele venoval len stručne). Takáto zmena optiky nie 
je iba doplňujúca, pretože sa dostávame k dôležitéme posunu 
v Husserlovej fi lozofi i.

Okolo rokov 1917 – 1918 začína Husserl prechádzať od 
statickej fenomenológie, zaoberajúcej sa hlavne eidetikou (v 
Ideen I to napríklad potvrdzuje vyčlenenie eidetickej redukcie 
a jej podrobné skúmanie), ku genetickej fenomenológii. Ge-
netickú fenomenológiu nájdeme už v skorších dielach (na-
príklad v Logických skúmaniach) a v liste Natorpovi Husserl 
priznáva, že toto uvažovanie sa začína už v göttingenskom 

období.160 K jej rozvinutiu však Husserl pristupuje až neskôr. 
V čom tento posun spočíva? Ak sa statická fenomenológia 
zameriava na konštitučné analýzy a aktuálne prúdiaci život, 
genetická fenomenológia sleduje habituality v spätnej kon-
štitučnej analýze. Genetická fenomenológia sa orientuje na 
štúdium a zohľadňovanie času, dejín, dejinnosti, tradície, na 
to, čo predstavuje „dejiny vedomého života“, Lebensweltu 
ako základu, sedimentu, od ktorého sa môže odvíjať ďalšie 
skúmanie a odhaľovanie zakladajúcich, fundujúcich vrstiev. 
Dostávame sa k vrstve, v ktorej pramenia motivácie či vôľové 
akty subjektivity. Celkovo tento výskum vyžaduje, aby sme 
tuprihliadali na teleológiu.

V Texte č. 7 Husserl uvádza, čo mu v predchádzajúcich 
skúmaniach chýbalo a čo vysvetľuje jeho sústredenie okolo 
transcendentálneho postoja – „malo nasledovať učenie o sa-
motnom transcendentálnom Ja, jeho habitualitách, jeho ha-
bituálnych postojoch, alebo skôr o tom, ako ich má, o tom, 
čo korelatívne ‚duchovne získalo‘, s jeho ostávajúcim bytím 
získava Ja zmysel bytia. Táto stránka v Ideen chýba, nestala sa 
celkom, ale len zlomkom“ (Hua XXXIV, 124, 541). Čo-to sa 
tým dozvedáme o posune, ktorý sa odohral v Husserlovej fi lo-
zofi i. Už sa bude viac zdôrazňovať dôležitosť transcendentál-
no-fenomenologickej redukcie. Redukcia ako vpád do života 
v prirodzenom svete sa predsa odohráva v určitej situácii Ja, 
ktorá má časový a dejinný charakter, je udalosťou v dejinách 

– v dejinách fi lozofi e aj v osobných dejinách konkrétneho Ja 
– a okrem toho pomáha odhaľovať genézu vedomia, motívy 
akcií a celkovo štruktúry zmyslu. Stretávame sa tu dokonca s 
novým označením geneticko-fenomenologickej epoché, ktorá 
chce predstaviť fenomenológiu ako určitú „transcendentálnu 
archeológiu“.161 Význam slova archeológia však bude treba in-
terpretovať v špecifi ckom husserlovskom zmysle.



� 82 Jaroslava Vydrová 83 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

Ja v čase
Akým spôsobom máme pokračovať, ak chceme brať do úvahy 
otázku genézy, sa ukazuje na viacerých miestach Textov k re-
dukcii. Keďže problematika časovosti tu nie je systematicky 
rozvinutá, budeme sledovať iba niekoľko konkrétnych miest.162 
Pozrime sa napríklad na jednu z Husserlových úvah, v ktorej na-
chádzame (hoci nejasne) tri roviny, ktoré by sme mohli identi-
fi kovať ako: 1. absolútne prúdenie (ktorému sa budeme veno-
vať v ďalšej časti), 2. prúdenie, ktoré súvisí s Ja na primordiálnej 
rovine a 3. prúdenie vo vzťahu k druhým. Husserl predstavuje 
túto problematiku v zhustenej vete: „Pôvodné bytie, absolút-
ne, časujúce v sebe samom, v absolútnej imanentnej časovosti, 
v absolútnom prúdení – to posledné –, potom pôvodné bytie 
ako ego v absolútne prúdiacom živote, v jeho primordialite, 
jeho absolútne prúdenie v intencionálnej sprostredkovanosti 
v jednom s transcendentálnym, v ňom implicitným druhým, 
ono v ňom konštituované ako Alter v primordiálnom prúdení“ 
(Hua XXXIV, 172). Tieto vrstvy zachytáva na akejsi najpô-
vodnejšej rovine. Mimochodom, používanie predpony „ur-“ sa 
stáva čoraz frekventovanejším, poukazuje na najzákladnejšiu 
sféru, v ktorej sa chce Husserl pohybovať – už to nemajú byť 
odvodené štruktúry založené na niečom inom. Husserl k tomu 
dodáva, že sledovať tieto mnohotvárne syntézy163 v ich kon-
krétnosti je komplikované, čo sa prejavuje v náročne formulo-
vaných analýzach. Skúsme sa postupne pozrieť na kontexty, v 
ktorých ich Husserl nastoľuje.

Zotrvať na pozíciách statického, eidetického postoja ne-
postačuje. Prečo? Lebo redukcia, ktorá vedie k očistenému 
poznaniu mimo štruktúr času, zlyháva. „Ak vykladám svet 
eideticky ako svet skúsenosti, potom naivne uplatňujem evi-
denciu možnej skúsenosti a syntetickej skúsenosti, ktorá sa 
vykonáva prostredníctvom postupu od prítomnosti k prí-

tomnosti.“ Lenže po prechode ku genetickej fenomenológii 
je už prúdenie, ktoré konštituuje časovosť, „trvalou formou 
každej konštituujúcej syntézy“ (Hua XXXIV, 234 a 172 a n.). 
To neznamená, že v genetickej fenomenológii by sme mali re-
zignovať na to, aby sme uchopili podstatné zákonitosti a úpl-
ne vylúčili eidetickú zložku, keďže Husserlovi pôjde o to, aby 
odhalil zákony genézy. Eidetickú interpretáciu celkom neo-
púšťame, ale významným spôsobom ju rozširujeme, alebo by 
sa skôr dalo povedať, že ju prehlbujeme.

Keďže v genetickej fenomenológii je poznanie dynamic-
kým procesom a subjektivita dynamickou štruktúrou (VI 
CM, 10), musí sa to prejaviť aj na príslušných analýzach syn-
téz ponímania („Auff assungssynthesen“), apercepcie, kto-
rá je vlastne genézou a „je možná len cez získané dejiny. Až 
to, čo je získané, umožňuje vidieť niečo ako niečo,“ niekoho 
ako niekoho.164 Dejinnosť je ďalším významným kontextom 
genetickej a generatívnej fenomenológie. To, že Ja je, bolo 
a bude (ako poznávajúce, vnímajúce, konajúce, spomínajúce 
si, predstavujúce si…), sa spája s radom nových identifi kácií 
a modifi kácií, pričom práve epoché a redukcia sú druhmi 
modifi kácie a posun v tejto problematike ovplyvní aj ich vý-
kon. Ako Husserl opäť zhustene uvádza: „to, čo sa pritom 
modifi kovane konštituuje, sa charakterizuje ako genetický 
účinok konštituujúcich činností priebehu konštituujúceho 
života vôbec“ (Hua XXXIV, 196).

Časový a genetický aspekt spôsobuje aj zásadnú ťažkosť pri 
chápaní vedomia. Celá situácia sa totiž komplikuje tým, že 
vedomie v sebe vždy už obsahuje nejaké aktuálne modifi kácie, 
ale aj modifi kácie, ktoré sa nachádzajú v ešte neodkrytom ho-
rizonte, respektíve dochádza alebo bude dochádzať k ich mo-
difi kácii. Inými slovami, sme pri ďalšom probléme genetickej 
fenomenológie – pri pasívnej vrstve v podobe pasívnej syntézy, 



� 84 Jaroslava Vydrová 85 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

pri pôvode aktívnej syntézy v pasívnej syntéze. A práve pasivita 
odkazuje aj na motiváciu k vykonaniu redukcie.165 S tým súvisí 
aj iné chápanie Ja ako transcendentálnej subjektivity. V statickej 
fenomenológii sa Ja chápe ako čistý pól vzťahovania, v genetic-
kej fenomenológii ako aktívny, tvoriaci („erzeugendes“) subjekt, 
ako dejinné, stávajúce sa („werdendes“) Ja. Ja je aj substrátom 
presvedčení, účelov, konaní, respektíve habitualít, obsahuje 
sedimentované vrstvy, ktoré ako inaktuálna súčasť prispievajú 
k aktuálnemu uchopovaniu a rozumeniu. Tým sa vytvára určité 
napätie medzi bdelou, aktivovanou sférou a pasívnym pozadím. 
Habituality môžu slúžiť ako indície, ktoré sa ďalej skúmajú a 
potvrdzujú v refl ektujúcom postoji. Aj keď Ideen I sú dielom, v 
ktorom sa otvára pole transcendentálnej fi lozofi e, transcenden-
tálna subjektivita je v nich ešte vždy v súlade so spomínaným 
čistým pólom vzťahovania. V Textoch k redukcii sa už stretáva-
me s rozlíšením štruktúry subjektivity na vedomie-čoho s jeho 
časovosťou, jednotou prúdu, neustálym „zameriavaním na…“ 
v rôznych modoch a na pasívnu časť s pasívnou časovosťou, pa-
sívnou intencionalitou. Aj habituality sa javia ako vlastná do-
ména genetickej fenomenológie, odkazujú k dejinám habituali-
zovania a umožňujú skúmať prepojenia fakticity a dejinnosti.

Už viackrát sme narazili na intencionalitu, a preto treba 
spomenúť aj jej premenu v genetickom pohľade. Rozlíšenie 
statickej a genetickej fenomenológie v tomto smere zhrňu-
júco vyjadril Almeida: „Na zdôraznenie rozdielu, by bolo 
možné povedať, že statická fenomenológia kladie priečny rez 
cez prúd zážitkov, ktorý prináša na svetlo vertikálnu štruktú-
ru prúdu, zatiaľ čo genetická fenomenológia ho predstavuje 
v pozdĺžnom reze, čím sa stáva zjavným tok, a tým proceso-
vosť (‚Prozesshaft e‘) intencionality.“166 V súvislosti s časovým 
vedomím a retenciou nachádzame priečnu (zamerania na 
tón, objekt) a pozdĺžnu (zamerania na retenciu, tok) inten-

cionalitu. Inými slovami to znamená, že pri pozdĺžnej inten-
cionalite „sa zjavuje čas-konštituujúci tok sám sebe“.167 Podľa 
Husserlovho ďalšieho dôležitého určenia odhaľujeme pri in-
tencionalite aj takzvanú „pred-intencionalitu“ („Vor-intenti-
onalität“), v ktorej sa konštituuje „prúdenie prúdu zážitkov“. 
Doteraz sme sa stretli len s intencionalitou v zmysle vlastnej 
(aktuálnej alebo potenciálnej) intencie, aktu, v ktorom sa 
preplietajú skúsenosti minulosti, prítomnosti a budúcnos-
ti.168 Pred-intencionalita je jej významným rozšírením. Na-
príklad aj preto, lebo Husserlovi kritici vyčítajú tradičnej 
koncepcii intencionality, že je akousi poslednou inštanciou, 
na ktorej fenomenológia stavia, a tým v nej „uväzňuje“ jave-
nie fenoménov. Ne-intencionálne, pred-intencionálne však 
u Husserla takisto dokážeme nájsť. Intencionalita v súvislosti 
s genetickou fenomenológiou plní aj teleologickú funkciu 

– pretože prechod k svetu, ktorý sprostredkúva, má dejinný 
aspekt – a tú môžeme lepšie zahliadnuť až po prelomení sta-
tického ponímania štruktúry „vedomia-čoho“.

Živá prítomnosť a redukcia
Problematika „pred-intencionality“ nás vracia k ďalšej veľkej 
téme genetickej fenomenológie, ktorou je radikálne smerova-
nie k odhaleniu jednej z fundačných vrstiev, k pôvodnej vrstve 
časovosti („uroriginal“). Husserl sa tu akoby pokúšal dotýkať 
hranice – Finkovými slovami – akéhosi apeirón, neobmedze-
ného.169 Ponorme sa aspoň v skratke aj do tejto náročnej témy.

Časovej problematike sa Husserl najskôr venoval roku 
1905 v súvislosti s časujúcou intencionalitou, konštitúciou 
subjektívnych pocitových dát a v súvislosti s troma časovými 
horizontmi, čo ho neskôr (okolo rokov 1917 – 1918) viedlo 
k skúmaniu času ako poľa a nakoniec k otázkam časovej seba-
konštitúcie transcendentálnej subjektivity, ktorou sa zaoberal 



� 86 Jaroslava Vydrová 87 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

napríklad aj v Textoch k redukcii. Transcendentálna subjektivi-
ta má pôvodnú časovú štruktúru, ktorú predstavuje transcen-
dentálna prítomnosť, „živá prítomnosť“ („lebendige Gegen-
wart“) a pôvodne plynúce bytie („Urströmendes Sein“). To sú 
témy, ktorými sa Husserl zaoberal v 30. rokoch.

Ako tento posun ovplyvňuje výkon fenomenologickej me-
tódy? Významne. V postoji epoché a vzhľadom na genézu sa 
to prejaví nasledovným spôsobom: „Na mieste prirodzeno-
svetskej opätovnej spomienky si tu teda ponechávam čistú, 
transcendentálnu opätovnú spomienku, práve tak aj trans-
cendentálne spoluspomienky, predspomienky; ponechávam 
si celý môj svetský život v jeho časovosti, avšak so zmeneným 
zmyslom bytia“ (Hua XXXIV, 163). Ďalšie retenčné a pro-
tenčné zážitky v prúde vedomia, ktoré je vlastne časovaním, 
kontinuálnym prúdením a obmieňaním, vyvierajú zo zdrojo-
vého bodu zážitkovej prítomnosti („Quellpunkt“). Radika-
lizácia redukcie pokračuje ďalej – prvá redukcia sa vzťahuje 
na bdelú prítomnosť, na to, čo je aktuálne. Ďalší krok sme-
ruje k vrstve, v ktorej pramení samotné časovanie.170 Koľko 

„časových vrstiev“ sa tu nachádza? Husserl popri prúde času 
vo svete, „svetového času“ („Weltzeit“), ďalej „životného času“ 
(„Lebenszeit“), ktorý sa rozpína medzi narodením a smr-
ťou,171 a popri časovom prúde imanentného zážitku rozlišu-
je aj vrstvu takzvaného „pred-časovania“ („Vor-Zeitigung“), 
akéhosi „pračasu“ („Urzeit“). Tu sa majú konštituovať zážitky 
vo svojej časovosti, ale aj časové aspekty súcna pre Ja a – čo je 
podstatné – aj samotné Ja. Aj keď sa toto presvedčenie v texte 
z roku 1932 oslabuje a Husserl sa prikláňa k tomu, že všetko, 
čo súvisí s časovosťou, sa musí predsa len v prvom rade vzťaho-
vať k „pra-Ja“ („Ur-Ich“) a k ničomu inému, v „pred-časovaní“ 
sa črtá dôležitá, hoci v Textoch k redukcii bližšie nerozvinutá, 
(asubjektívna) fenomenologická problematika, ktorú otvára 

genetická fenomenológia. Je takisto otázne, kam by viedlo jej 
rozpracovanie v husserlovskom kontexte – javenie u Husserla 
prebieha vždy v súvislosti so subjektívnymi priebehmi a sféru 
absolútneho javenia by bolo v takto určenom horizonte ťažké 
postihnúť. Inú alternatívu ponúka napríklad asubjektívna fe-
nomenológia Jana Patočku.172 Druhý problém súvisí s opisom 
pôvodných vrstiev subjektivity, ktoré by neobsahovali časovú 
a dejinnú zložku.173 Dalo by sa povedať, že po tomto obrate už 
niet cesty späť. Vo všeobecnosti možno uzavrieť: „Skutočné 
časovanie, ktoré sa predpokladá a je činné v evidentnej časovej 
danosti prúdu zážitkov, je časovanie transcendentálno-feno-
menologického Ja“ (Hua XXXIV, 181).174

Keď Husserl hovorí o transcendentálno-fenomenologickej 
redukcii, jednou z tém, ktorej sa pritom opätovne venuje, je 
živá prítomnosť. S touto témou, ktorej sa pri tejto náročnej 
problematike môžeme azda konkrétnejšie zachytiť, sa ocitáme 
priamo v „pohybe“ radikalizácie redukcie – radikalizácie ako 
konzekventnom vykonaní aj obmedzení redukcie, ako stano-
vení jej hraníc. „Redukcia na živú prítomnosť je najradikálnej-
šou redukciou na tú subjektivitu, v ktorej sa pôvodne vykonáva 
všetko, čo je platné-mne, v ktorej každý zmysel bytia je zmyslom 
pre mňa a ako vedomý zmysel, ktorý mi platí na spôsob zá-
žitku. Je to redukcia na sféru pôvodného časovania, v ktorej 
vystupuje prvý a prapôvodný zmysel času – čas práve ako živá 
prúdiaca prítomnosť“ (Hua XXXIV, 187).

Statické – genetické – generatívne
Vráťme sa ešte na chvíľu k posunom v Husserlovom fi lozo-
fovaní. Táto zmena pohľadu Husserlovi umožňuje dostať sa 
k najhlbším fi lozofi ckým otázkam – doslova k otázkam živo-
ta a smrti, narodenia, Boha, hraničných fenoménov, rôznych 
podôb iného, dejín, tradície, nevedomého a podobne –, na 



� 88 Jaroslava Vydrová 89 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

ktoré by v statickom prístupe ešte nemohol adekvátne odpo-
vedať. „Nevedie tento najhlbší a najťažší problém späť k ‚pô-
vodu‘ bdelého Ja, k jeho ‚narodeniu‘, ktoré sa svetsky vyjad-
ruje v prirodzenosti svetského bytia Ja, alebo sa ohlasuje ako 
svetské narodenie, s korelatívnym problémom smrti, ohlasu-
júcej sa ako svetskej a zároveň ako transcendentálnej?“ (Hua 
XXXIV, 196)175 Určite áno. Pozrime sa, čo môžeme o týchto 
témach povedať na troch fenomenologických rovinách skú-
mania – statickej, genetickej a generatívnej.

Statická analýza, ako sme videli, ostáva na rovine priečnej 
intencionality, prítomnosti (a jej variácií), na rovine prezento-
vania vedomiu v prúde zážitkov. Tu sa môže naplno rozvinúť 
odhaľujúce dávanie – napríklad na rozdiel od zjavujúceho dá-
vania, ktoré zásadne rozširuje pole javenia fenoménov a ktoré 
je v tomto postoji limitné, za hranicou možného uchopenia. 
Ak však začneme skúmať časovosť v genetickom pohľade, teda 
prúd zážitkov v pozdĺžnom pohľade, rozsah možného dávania 
sa zväčšuje. Minulosť a budúcnosť tu nie sú iba limitami skú-
senosti, sú konštitutívne pre nové zjavujúce sa fenomény. Ešte 
väčší záber má generatívnosť, ktorá rozširuje genetický pohľad, 
rozširuje individuálnu rovinu o to, čo je „geo-historické, kul-
túrne, intersubjektívne, normatívne“.176 Jedným z príkladov, 
ktoré rozoberá vo svojich analýzach Anthony J. Steinbock je 
narodenie a smrť: statická fenomenológia sa s ich plným vý-
znamom míňa, stávajú sa témou genetickej fenomenológie, 
avšak s tým, že samotná transcendentálna subjektivita nemô-
že konštituovať svoj zrod ani zomrieť.177 Ich pravý význam – 

„narodenie a smrť sú podstatné udalosti pre konštitúciu sveta“, 
tradície, v kontexte dejín178 – prichádza až s otvorením hori-
zontu dejinnosti v generatívnej fenomenológii.

Prechod medzi troma pohľadmi akoby súvisel s uvoľňo-
vaním hraníc subjektivity, rozpúšťaním „hustoty“ vedomia 

a samotnej skúsenosti, s novým určovaním hraníc toho, čomu 
Husserl dodával prívlastok „absolútny“.179 Môžeme ísť ešte ďa-
lej? Absolútnosť pri odhaľujúcom dávaní na rovine bežných 
fenoménov, napríklad pri statickom prístupe, je podmienená 
vzťahom vedomia a ukazujúceho sa objektu, zatiaľ čo zjavujúce 
dávanie expanduje – zdvojene povedané – až za hranice toho, 
čo sa v jednotlivých prístupoch označuje ako limitné: „absolút-
na osoba je daná prostredníctvom ireverzibilne neekonomic-
kého, hyperbolického dávania-daru (gift -giving).“180 Otázka 

„ako“, otázka, ktorá v tejto súvislosti zasahuje fenomenologickú 
metódu, je preto zásadná: rozširuje horizont o nové fenomény, 
ktoré buď nebolo možné zahliadnuť, alebo by sme ich dokázali 
vidieť len čiastočne, a zasahuje aj jej vlastný výkon a hranice.

Ďalšia radikalizácia redukcie

Radikalizácia je akýmsi rozvíjajúcim „synonymom“ redukcie. 
V postoji transcendentálno- či geneticko-fenomenologickej 
redukcie umožňuje preniknúť k pôvodnej štruktúre subjek-
tivity. Jednou z tém, ako sme videli, je živá prítomnosť. Sys-
tematické skúmanie sa môže na jednej strane orientovať na-
príklad na to, aby nanovo rozpracovalo základy jednotlivých 
fi lozofi ckých disciplín. Radikalizácia zasahuje predovšetkým 
novú teóriu poznania,181 egológiu, ontológiu, psychológiu, 
antropológiu a podobne. Na druhej strane pôsobí radikali-
zácia aj vo sfére aplikácie, toho, čo by sa dalo rozpracovať ako 
fenomenologická praxis, ktorá je pomyslenou druhou stra-
nou theoria týchto disciplín. Otvárajú sa aj nové možnosti 
ako rozvinúť fenomenologické problémy, akými sú napríklad 
tvorba fenomenologického jazyka, iterácia, paradoxnosť ale-
bo problém rozštiepenia. Ak použijeme trochu tradičné roz-
líšenie, potom sa to na noetickej strane prejavuje v podobe 



� 90 Jaroslava Vydrová 91 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

rôznych druhov aktov, zameriavaní a postupov, ktoré sme na-
črtli ešte na pôde prirodzeného postoja – tézy, kladenia, refl e-
xia, modifi kácia, intencionálna analýza, venovanie pozornos-
ti niečomu a podobne. Na noematickej strane sú to koreláty 
týchto nasmerovaní. Môžeme začať na mundánnej rovine, pri 
poznávaní sveta a pokračovať až k otázkam humanity, (inter)
personálneho, etického postoja – v Textoch k redukcii možno 
nájsť v náznakoch aj tieto okruhy.

Husserl opakovane premýšľa o tézach, ktoré sú nosnými 
piliermi fenomenológie, skúma, ako fenomenológia funguje 
vo vede, ako môže skúmať dejiny, myslenie. V čom sú však 
tieto nové alebo opakujúce sa témy „iné“ – alebo ide len 
o ich reformulácie a spresnenia? Prečo ich opäť otvárame? 
Čo prináša radikalizácia celkovo pre fenomenológiu? Jedna 
z možností ako zmysluplne odpovedať na tieto otázky sa spá-
ja s tým, ako obhájiť zmysel iterácie vo fenomenológii, ktorý 
vyvráti bludný kruh opakovania.

Najskôr pristúpme k jednému konkrétnemu príkladu, 
ktorý v sebe spája dejinno-fi lozofi cké i systematické skúma-
nie v rámci Husserlovej fi lozofi e – je to jeho vlastná korekcia 
Ideen I po sedemnástich rokoch, ktorou sa pokúsime sledovať 
význam radikalizovania a nové určenia redukcie.

Od Ideen I k Textom k redukcii
Jednou z najdôležitejších tém Husserlovej fenomenológie je 
subjektivita, Ja, zázrak vedomia, ktorý treba ďalej rozmieňať 
na drobné a špecifi kovať. Pozrime sa v tejto súvislosti na po-
suny, ktoré možno vidieť v niekoľkých Husserlových návra-
toch k Ideen I (respektíve v prepracovaní ich druhej kapitoly 
druhého oddielu). V tomto porovnaní,182 ktoré sa pohybuje 
v rozmedzí rokov 1913 a 1930, si možno opäť všimnúť pre-
chod ku genetickej fenomenológii, ale Husserl ponúka aj 

ďalšie oblasti zmien. Pri skúmaní vedomia sa môžeme vybrať 
dvoma smermi. 1. Ide o pohľad na niečo a je to pohľad Ja, 
pričom prúd zážitkov vedomia je priradený k takzvanému 

„bdelému Ja“. To je cesta Ideen I s ich „lineárnym“ pohľadom. 
2. V Textoch k redukcii nachádzame rozšírenie – radikalizá-
ciu – a pozmenenie tohto pohľadu v tom, ako prirodzený 
svet získava transcendentálny rozmer, ako vrstva subjektív-
nych priebehov získava transcendentálne funkcie. Transcen-
dentálna fi lozofi a zasahuje síce už do Ideen I, no aj samotný 
Husserl priznáva, že zavedenie transcendentálnej roviny je tu 
ešte predbežné. Ak si požičiame jazyk matematiky, jej pohyb 
sa oproti linearite mení na akúsi špirálu.

Čo ponúka odkrývanie poľa subjektivity a poľa javenia 
podľa Ideen I? Pôvodným „priestorom“, štruktúrou Ja je skúse-
nosť, ktorej Husserl dáva prednostné postavenie. Tým sa dostá-
vame k základnému určeniu skúsenosti a skúsenostného poľa. 
Keďže sa Husserl často zaoberá témami z hľadiska vnímania, 
príklady opisu vnímania predmetov vyberaných z percepčné-
ho poľa, obrátenia sa („zuwenden“) k bielemu papieru v polo-
šere, pozorovania stola, videnia farieb, spomienky na vníma-
nie, fi kcie kentaura, vnímania zvuku v koncertnej sále…183 po-
ukazujú na intencionalitu ako základ vedomia. Pozorujeme 
jeho neustále a nasmerované „vyžarovanie“ („Ausstrahlung“), 
dvorec, pozadie, vzťah cogito – cogitatum, modalizácie, ďalej 
napríklad dvojitú intenciu v prípade aktu hodnotenia (zame-
ranie na vec a zameranie na hodnotu). Konzekventne (a s pri-
hliadnutím na príslušné ozvláštnenia) sa oblasť prípadov roz-
širuje o zážitky myslenia, cítenia, chcenia, takzvané emotívne 
a vôľové akty, v oblasti predmetov sú to okrem prírodných 
aj praktické veci, hodnoty, „objekty všetkých druhov, mestá, 
ulice s osvetľovacími zariadeniami, byty, nábytok, umelecké 
diela, knihy, náradia…“ (Ideen I, 67)



� 92 Jaroslava Vydrová 93 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

Problematika sa ďalej špecifi kuje: Čo je konkrétnym ima-
nentným (skutočne imanentným v zmysle „reelne“ imanent-
ným)184 obsahom vnemu? Vec, ktorá sa odtieňuje ako inten-
cionálna jednota v rozmanitosti vnemov, poskytuje určité de-
skriptívne obsahy, pocitové dáta, ktoré sa rozdeľujú na prísluš-
né regióny a spájajú sa do pocitových polí (napríklad pocitové 
dáta, ktoré majú funkciu odtienenia farby, tvaru). Pocitové 
dáta ako základ dávania, javenia sú oduševnené v konkrét-
nej jednote vnemu poňatiami („Auff assungen“) a vytvárajú 
to, čo Husserl nazýva „reelným“ obsahom. Na jednej strane 
je transcendentné (nejaký materiálny predmet, prípadne jeho 
momenty), ktoré do oblasti „reelne“ imanentného nepatrí, na 
druhej strane je „reelne“ imanentné, tok vedomia. Na jednej 
strane je odtienené, priestorové, javiace sa, jednostranne dané 
v rámci horizontu neurčitej určiteľnosti a na druhej strane stojí 
odtienenie, zážitok v prúde vedomia, imanentné, ku ktorému 
sa už viaže prívlastok „absolútne“. V kontrastných porovna-
niach Ideen I vidieť rozdiely na rovine spôsobov bytia, druhov 
daností, rôznych spôsobov vnímania.

Ťažiskom tohto prístupu je rozlíšiť transcendentné od ima-
nentného, ktoré Husserl určuje na viacerých miestach. V dvo-
jakom zmysle o ňom hovorí už v Idei fenomenológie: transcen-
dencia v prípade, 1. keď v akte poznania nie je „reelne“ obsiah-
nutý predmet a 2. v zmysle toho, čo je neevidentné, čo nenazerá 
predmetnosť samu. Oproti tomu sú dve ponímania imanencie: 
1. skutočne imanentné, poznávací akt má „reelné“ momenty, 
ktoré tento akt konštituujú a 2. v zmysle toho, čo je evidentné, 
jasná danosť.185 Doplňme príklad z Textov k redukcii – ktorý 
ide v duchu Ideen I –, kde Husserl rozlišuje imanentné a trans-
cendentné v prípade prítomnosti: po epoché existuje popri 
imanentnej prítomnosti aj transcendentná (prvá transcenden-
cia), pri ktorej sa konštituuje imanentný čas. Druhá transcen-

dencia súvisí so zážitkovou sférou, ktorá vždy transcenduje 
seba pri zakúšaní, pri konštitúcii objektívneho sveta. Ak sa vrá-
time k Patočkovmu rozlíšeniu troch krokov fenomenologickej 
metódy, nachádzame sa v prechode od druhej fázy k tretej: od 
transcendencie k imanencii a v prechode od nájdenej imanen-
cie k hľadaniu transcendencie v imanencii. Hoci sa tieto kroky 
nedajú celkom izolovať – čím vzniká neraz problém, ako ich 
uchopiť, na akej rovine sa vlastne nachádzame – s bližším určo-
vaním intencií, vzťahovania vedomia k transcendentnému sa 
problematika posúva ďalej. Jedným z kľúčov tohto napredova-
nia je teda intencionalita (pripomeňme len, že Husserl v Tex-
toch k redukcii už jej ponímanie rozšíril).

Inak povedané, na jednej strane je ľudské vedomie (aj ve-
domie zvieraťa) a na druhej strane svet, alebo skôr veci, pred-
metnosti s rôznymi spôsobmi toho, ako sa nám ukazujú (akési 

„Nicht-Ich“), na ktoré sa zameriavame. V rozlíšení viacerých 
vrstiev možno pokračovať: vzťah k sebe, k ostatným, k materi-
álnemu aj imateriálnemu, k tomu, čo je „iné“, spájanie a vytvá-
ranie jednôt, psychofyzických prepletení. Husserl opätovne 
podčiarkuje súvislosť s prirodzenou skutočnosťou. „Pritom je 
predsa vedomie a oblasť toho vecného spojeným celkom, spoje-
ným v jednotlivých psychofyzických jednotkách… a spojeným 
na najvyššom stupni v reálnej jednote celého sveta“ (Ideen I, 70). 
Základom neustáleho vzťahovania sa človeka, jeho „zdrojom“ 
je zmyslová skúsenosť, čím sa dostávame opäť na začiatok tohto 
prehľadu, ktorý si podľa Husserla vyžadoval prepracovanie. 
V čom bol tento prístup nedostatočný?

Príslušnú prepracovanú časť Ideen I nazval Husserl Trans-
cendentálna redukcia, ktorá má byť redukciou na Ja, kde Ja má 
byť pôdou ďalšieho skúmania (v Ideen I hovoril o transcen-
dentálnej epoché, ktorá prechádza k postupnej redukcii).186 
Prejdime kurzoricky touto analýzou. Aj tu stojí na začiatku 



� 94 Jaroslava Vydrová 95 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

vzťah k prirodzenému postoju, hoci „nenechávam svetu, kto-
rý prechádza takpovediac cez moju skúsenosť a môj konajúci 
život, prirodzenú platnosť jeho bytia – aj ak nikdy nevyslo-
venú, tak stále účinnú“ (Hua XXXIV, 110). „Nenechať svetu 
platnosť“ pre Husserla znamená prejsť k vedomiu. Skúmanie 
sa od otázky o bytí, či nebytí sveta, na ktorú sa vzťahovala 
fenomenologická redukcia, presúva k subjektivite, k Ja s jeho 
subjektívnymi modmi. Najskôr je to Ja, ktoré predchádza sve-
tu a stáva sa mojou témou, potom je to telesno-duševný člo-
vek ako zakúšajúci a javiaci sa (v spojitosti reálnych „materi-
álnych tiel“, „Körper“, to, čo tvorí psychofyzické prepletenie), 
reálne Ja a svet. Husserla bude zaujímať, ako možno skúmať 
transcendentálny subjekt a v ďalšom postupe, ako je mu daný 
svet. Dištancuje sa od ponímania vedomia, v ktorom by bol 
svet v nás ako produkt utvorený z transcendentálneho bytia, 
tak ako je nejaký útvar z kameňa výtvorom prírody: „O tom 
tu vôbec nehovorím, len sa snažím objasniť, ako vo mne to, 
čo ako jestvujúce vystupuje pod názvom ‚príroda a svet‘ ako 
zakúšané, usudzovanéa tak ďalej, ale aj ako overená skutoč-
nosť, alebo ako zdanie, v istote a v jednotlivom, eventuálne 
v neistote, otáznosti, domnelostia podobne“ (Hua XXXIV, 
114). Vo svete nachádzam materiálne veci, seba ako istý nu-
lový bod, respektíve stredobod pri poznávaní, ale aj druhých 
ľudí. Okrem vlastných skúseností a ich daností, ktoré tvoria 
originálnu sféru vedomia, má Ja skúsenosť špecifi ckého typu 

„vciťovania“ („Einfühlung“) – skúsenosť vedomých životov 
druhých. Opis roviny Ja a sveta pokračuje k „druhému“, k in-
tersubjektívnej rovine. Po čiastočnom nadviazaní na líniu 
kapitoly z Ideen I Husserl pristupuje k úvahám o systematic-
kom určení transcendentálno-vedeckého postupu, metódy, 
prípadne ďalšej cesty, ktorá má viesť k fenomenologickej psy-
chológii, k transcendentálnemu obráteniu sa k transcenden-

tálnemu alebo psychologickému, respektíve k rozpracovaniu 
novej egológie.

Už pri letmom sledovaní obsahu kapitoly nachádzame via-
cero rozdielov. V Textoch k redukcii smeruje Husserl k tomu, 
aby prekonal rovinu individuálnych prípadov na spôsob vy-
branej noeticko-noematickej korelácie a zameriava sa viac na 
kontext, ktorý mu poskytuje štruktúra „bytia-vo-svete“ („in-
der-Welt-sein“) ako poľa zjavovania. Ani jednotlivé mienenia 
nie sú izolované od spoločných presvedčení, od horizontu, 
ktorý sa spája nielen so svetom, ale aj s dejinami, tradíciou, 
ani svet nie je jednoduchým zhlukom vecí, predmetností 
a podobne. S tým súvisí obohatenie redukcie a jej radikali-
zácie vo viacerých aspektoch – v nadväznosti na spomínaný 
vertikálny a horizontálny prístup. V Ideen I možno všeobec-
ne rozlíšiť epoché a redukciu podľa ich určenia: epoché zna-
mená skôr zastaviť, nechať tak (ako akási negatívna časť, až 
askéza), redukcia vyraďuje z hry, zátvorkuje (čo z nej robí 
praktickú časť) a oba postupy sa dajú rozlíšiť podľa toho, na 
čo sa vzťahujú.187 To v Textoch k redukcii nie je možné. Posun 
nachádzame aj v novom akcente: ak sa v Ideen I za zvláštny 
prípad v prirodzenom postoji považovali podstaty a potvr-
dzovala sa previazanosť redukcie a konštitúcie, tak v Textoch 
k redukcii sa v konečnom dôsledku prirodzený postoj stáva 
zvláštnym prípadom transcendentálna.

Zastavme sa konkrétnejšie pri metóde. Cestu k Ja pripra-
vuje aj epoché, aj redukcia, ktoré v iných častiach Textov k 
redukcii stoja vedľa seba. S epoché sa spája „nerozhodovanie“ 
o otázke platnosti sveta, ktorú nemáme sledovať. Potom vy-
raďujeme, uzátvorkujeme to, čo sme získali v rámci prirodze-
ného sveta. Redukcia nadväzuje na epoché a je „uvoľnením“ 
(„Freilegung“) absolútnej pôdy.188 No všeobecne sa epoché a 
redukcia viac-menej prekrývajú. Je zaujímavé, že na ďalších 



� 96 Jaroslava Vydrová 97 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

miestach Textov k redukcii nachádzame niekoľko špeciálnych 
vymedzení, ako je napríklad originálna redukcia, ktorá jevlo-
žená do súvislostí Ja – druhý (a smeruje k odhaľovaniu vrstiev 

„pôvodnej inakosti“),189 súvisí s prekonávaním anonymity 
pozorovateľa a podľa Husserla sa zameriava na toto: „… ako 
môj konštituujúci vedomý život konštituuje iných ľudí s iný-
mi životmi a ako sú tieto – v nich ako konštituovaných vcíte-
ných – originálne vztiahnutosti na svet vztiahnutosťou na svet, 
ktorý je pre mňa skúsenostným svetom v originálnej redukcii 
a ktorý je daný vopred, ako sa táto spoločná vztiahnutosť mňa 
chápe ako vztiahnutosť na to isté blízke ‚prostredie‘, v ktorom 
sa spoločne nachádzame tým, že druhých najskôr nachádzam 
vztiahnutých na to isté prostredie“ (Hua XXXIV, 117). S tým 
súvisí nevyhnutné rozšírenie pohľadu v podobe intersubjek-
tívnej redukcie.190 Zároveň môžeme porozorovať, že Husserl 
neraz hovorí o vyššom a nižšom stupni epoché alebo kritiky, 
o parciálnej a univerzálnej epoché, respektíve tieto postupy 
nanovo určuje a aktuálne podriaďuje kontextu, v ktorom ich 
používa. A jedným z dôležitých kontextov je dejinný horizont, 
o ktorom hovorí aj Carrova charakteristika historickej reduk-
cie, ktorá smeruje k tomu, aby odkryla dejinný pôvod sveta.191 
Tieto určenia fenomenologickej metódy sa ukazujú ako zaují-
mavé inovácie a oživenia fenomenologického skúmania.

Spomeňme aj ďalšie orientačné defi nície, ktoré sa nachádza-
jú v iných Husserlových textoch. V Kríze európskych vied Hus-
serl uvádza, že transcendentálna epoché umožňuje transcen-
dentálnu redukciu, čo na inom mieste pozmeňuje: epoché je 
fenomenologickou redukciou na Ja v jeho absolútnom bytí.192 
Z doterajších charakteristík sa ukazuje, že epoché, ktorá vedie 
k fenomenologickej psychológii, sa kryje skôr s fenomenolo-
gicko-psychologickou redukciou,193 od ktorej možno odčleniť 
transcendentálnu redukciu (alebo transcendentálno-feno-

menologickú redukciu), ktorá vedie už k transcendentálnej 
subjektivite.194 Na základe neskorších textov hovoríme vždy 
o redukcii, pričom epoché je jej špeciálnejším (hoci niekedy 
plošnejším) výkonom. Tieto vymedzenia sú predmetom via-
cerých diskusií, defi nícií a analýz. Viackrát sme už spomenuli 
prístup Jana Patočku, tri cesty trojice autorov Bernet – Kern 

– Marbach. Oproti Richardovi Schmittovi, ktorý sa prikláňa 
k transcendentálno-fenomenologickej redukcii, kladie naprí-
klad Marvin Farber spolu s ďalšími interpretmi zase dôraz na 

„epochistickú“ („epochistic“) fázu u neskorého Husserla.195 
Inou líniou sa uberajú fenomenológovia a postfenomenoló-
govia, ktorí prichádzajú s vlastnou verziou metódy – hyper-
bolická, henologická redukcia, proti-redukcia, proti-metóda 
a podobne. Neskôr sa skúsime pozrieť na to, v čom sú tieto 
prístupy iné, nové, radikalizujúce. Pri orientácii v Husserlo-
vých textoch sa ukazuje byť dôležitejšie diferencovať skôr vo 
výkonoch než v termínoch. Nakoniec Husserl hovorí, že „po-
stoj transcendentálnej epoché a transcendentálnej redukcie je 
jednoducho modifi kujúci“ (Hua XXXIV, 178 – kurzíva J. V.). 
A dôležité je určiť, ako a čoho sa modifi kácia týka.

Ešte raz k iterácii
Pri sledovaní fenomenologickej tematiky sme sa viackrát stre-
tli s využitím iterácie, v ktorej sa spája viacero oblastí a rovín 
uvažovania a nachádza sa dokonca v samom centre fenome-
nologických postupov. Husserl hovorí: „Môžem vždy opäť 
a vždy opäť budem môcť“ (Hua XXXIV, 436). Prečo je toto 
opakovanie tak dôležité? Ak iterácia neznamená iba niečo 
jednoducho zopakovať – aj to môže mať svoj hlbší význam, 
ale Husserlov postup pôjde iným smerom –, čím je, čo ňou zís-
kavame? Slovo iteratívny znamená v nefi lozofi ckom kontexte 
sled pozorovaní, v ktorých vystupuje rovnaká vlastnosť, opa-



� 98 Jaroslava Vydrová 99 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

kujúce sa matematické úkony, patologické opakovenie hlások, 
slov, viet, v lingvistike sa spája aj s nefunkčným, mimovoľným 
opakovaním výrazov, alebo s opakovacím slovesom, iteratí-
vom (nosievať, pásavať). Podobne možno vnímať villanellu, 
ktorá sa v refrénoch vracia k určitým témam.196 Husserl apli-
kuje tento motív, aby ho rozvinul ešte iným spôsobom. Chce 

„s uvážením vystúpiť zo života v jeho ‚naivite‘, v naivite onoho 
prechádzania od aktuálneho záujmu k záujmu, tematizovať to, 
vykladať a inak sa tým zaoberať – a to je tým, čo sa intencio-
nálne implikuje, ono samo sa dáva ako intencionálna modifi -
kácia. Je to činnosť, ktorá stále znova vytvára intencionálnu 
modifi káciu, dosahujúc v sebe opäť možnú iteráciu nového 
vedomého života, nové nasmerovania záujmu, nové sféry záuj-
mov, a to vďaka slobodnej schopnosti, ktorá patrí k podstate 
Ja a ktorú možnopráve tak stále znova refl exívne uchopiť ako 
‚Ja môžem‘ a eventuálne ‚Ja konám‘“ (Hua XXXIV, 192). Re-
dukcia vztiahnutá na jednoduché opakovanie vedie k akémusi 
novému opakovaniu, ktoré je iné práve tým, ako prechádza 
medzi opakovanými témami, záujmami, ale aj postojmi. Nie 
je to iba o získaní lepšieho grifu. Je to druh variácie, ktorého 
postup nevedie ani tak k eidetickým variáciám, ako skôr k re-
konštruktívnym analýzam, k odhaľovaniu genézy, k akejsi ar-
cheológii.197 Ak by sme princíp iterácie ešte zvýraznili, mohli 
by sme povedať, že je to „rozhodnutie, ktoré sa rozhoduje za-
každým odznova“.198 Husserl v tejto súvislosti používa aj slovo 

„Windung“, otáčanie, vinutie. Posúvame sa k ďalším i vyšším 
(či hlbším) témam a poznatkom, k iným postojom – v „synte-
tickej akcii refl exívnej iterácie“ –199 a ešte raz zdôraznime, aké 
oblasti tu Husserl spomína: Ja môžem a Ja konám.

Štruktúra, v ktorej sa ohlasuje prítomnosť iterácie – „tak 
stále znova“ alebo „opäť“ – naznačuje jej neukončenie a po-
trebu pokračovať ďalej. Neukončenosť, neukončiteľnosť 

však nie je slepá, má svoju zameranosť, smerovanie, aj mož-
nosť identifi kovať to, čo sa v opakovaní odhaľuje, uchopiť 
intendované v jeho jednote. Takto to funguje už na rovine 
jednoduchých aktov a ich modov. Mody, ktoré sa vyskytu-
jú pri iterácii, sa nachádzajú v prepojenom pohybe: od ter-
mínovania, zacielenia, snaženia, bytia-pri-tom (alebo nevy-
plneného mienenia) až k vyplneniu, prípadne od predbež-
ného domnievania k mieneniu. V štruktúre, ktorú Husserl 
označuje ako „môcť-sa-vždy-opäť-k-tomu-vrátiť-ako-k-sa-
motnému-identickému“,200 pracujeme s anticipáciou, a tým 
s určitým predpokladom, že to, čo identifi kujeme, budeme 
ďalej považovať za isté, alebo za to, s čím budeme chcieť ďalej 
pracovať, nie za to, čo budeme chcieť spochybniť, alebo čo 
by mohlo viesť k protikladu s doteraz získaným. Intendo-
vanie sa dá formulovať aj z negatívnej stránky: keď musíme 
vytvoriť nové nasmerovanie, ak sa dve vyplnenia dostanú do 
konfl iktu, ak sa navzájom obmedzujú, brzdia, ak si protire-
čia. Vtedy vzniká potreba prekonať dosiahnuté vyplnenie, 
alebo ho opraviť, nanovo rozlíšiť to, čo je chybné a zdanlivé 
(„Irrtum-Sein, Scheinbar-Sein, In-Wahrheit-nicht-wirklich-
Sein“).201 V tomto postupe modalizácie je skrytá možnosť 

„prečiarkovania“ („Durchstreichung“), negovania, chyby, ale-
bo aj prípad „kvázi-modu“ (čo poukazuje na osobitný druh 
modalizácie, ktorou je práve redukcia). V tomto postupe 
platí princíp, podľa ktorého je „každé vyplnenie relatívnym 
vyplnením“ (Hua XXXIV, 194). Ja môžem – Ja konám sa tak 
vkladá do siete, nexu prepojených intendovaní (už nie v po-
dobe izolovaných aktov) – od vyplnenia k vyplneniu, alebo 
od vyplnenia, ktoré je novým nevyplnením, k ďalšiemu in-
tendovaniu, s možnosťou ďalších a ďalších modalizácií, prí-
padne korekcií. Tým sa vytvára určité milieu intendovania, 
ktorého charakteristikou je horizontovosť, predbežné rozvr-



� 100 Jaroslava Vydrová 101 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

hovanie, a to pri zachovaní možnosti súhlasnosti („Einstim-
migkeit“) skúsenosti. Pri iterácii tak nachádzame horizont.

Môžeme sa opäť vrátiť k obratu ku genetickej fenomeno-
lógii a rozšíriť radikalizáciu o ďalší aspekt. Tento prechod 
opisujeme ako posun (váhy) od eidetiky k hermeneutickým 
nuansám, od deskriptívneho k vysvetľujúcemu, k interpreta-
tívnemu. Ak pasívna (a fundačná) vrstva predstavuje to, čo 
nie je aktuálne vedomé, čo je bez aktívneho zásahu subjektu, 
čo je svojím spôsobom „nevedomé“, čo je nejakým spôsobom 
spoluprítomné, potom výborným príkladom tohto nevedo-
mého, ako uvádza Husserl, je samotný prirodzený postoj.202 
Vysvetľujúci, hermeneutický postup sa dá vyjadriť aj ako zex-
plicitnenie tohto spoluprítomného, ako transcendentálna 
interpretácia súvislostí, kontextuality prirodzeného postoja 
(napríklad VI CM, 108 a n.), pre ktorú Husserl používa výra-
zy odkrytie, výklad, osvetlenie alebo preklad. V neskorších ana-
lýzach preto Husserl smeruje k rekonštruktívnemu postupu 
a posunu k „pluralistickej koncepcii konštitúcie“ a k plurali-
zácii samotnej redukcie.203

 Čo táto zmena prináša? Spomínaná sieť intendovaní na-
chádza svoje umiestnenie – povedané z noematického hľadis-
ka – v rámci milieu-sveta ako horizontu, ku ktorému môžeme 
pristúpiť aj ako k akémusi odtieneniu v širšom zmysle, ako 
k sfére aktuálne a potenciálne (nevedome) daného. Na noe-
tickej strane k tomu korelatívne patrí postoj. Pojmy noetický 
a noematický tu však získavajú omnoho širší (či radikálnejší) 
význam a vkladáme ich skôr do rámca Textov k redukcii než 
Ideen I (teda do rámca postojov). Vzniká tu priestor nanovo 
uchopiť horizontovú intencionalitu ako pluralitu postojov 
s možnosťou pokračovať v subtílnejších analýzach téz, tém, 
prelínania postojov a podobne. „Rôzne postoje ‚intendujú‘ 
rôzne svety […] a na základe toho môžeme hovoriť o pluralite 

svetov ako významových ‚kontextov‘, ktoré sa spájajú s plura-
litou postojov“, respektíve z pohľadu transcendentálneho ide-
alizmu, ide o taký projekt, „ktorý tematizuje to, ako subjekti-
vita zakúša svet cez pluralitu vedomých procesov, ktoré končia 
v pluralite významových kontextov“.204

Husserl sa preto môže vo svojej neskorej fi lozofi i novým 
spôsobom venovať prirodzenému svetu a životnému svetu, ich 
súvislosti, zvláštnymi svetmi („Sonderwelten“), akými sú svety 
vedy, umenia a podobne. Iteratívne opakovanie a modifi kácie 
poskytujú možnosť vrátiť sa k niektorým témam, ale aj otvoriť 
sa pre nové svety, pre nový prístup k nim v nových postojoch – 
nové témy, nové kontexty. Túto časť by sme mohli ukončiť rov-
nako ako prvú kapitolu, pretože tento prístup je inými slovami 
vyjadrený aj v Husserlovom postoji, podľa ktorého chce ostať 
začiatočníkom vo fi lozofi i.205 Schopnosť byť začiatočníkom – 
nie debutantom – treba ukotviť v genetickej fenomenológii. 

„Začiatok“ sa odvíja od základnej aktovej roviny, ako „udalosť“, 
ktorá sa deje v pôvodnej živej prítomnosti,206 absolútnym za-
čiatkom je samotná subjektivita, pri motivácii k redukcii a k fi -
lozofi i nachádzame začiatok, ktorý sa odohral najskôr v gréc-
kej fi lozofi i a ako „vpád“ („Einbruch“) do prirodzeného sveta 
môže byť vždy znova, iteratívne znovuoživovaný.

Potreba novej ontológie
Okolo 30. rokov podnietila Husserla potreba opakovať a na-
novo prístúpiť k fi lozofi ckým otázkam, pracovať na systema-
tickom diele, ktoré ostalo len v náčrtoch a poznámkach. Aj 
napriek tomu sa v postupne vydávaných archívnych textoch 
nachádzajú podnetné fi lozofi cké otázky. Okrem hľadania no-
vých fenomenologických tém sa možno oprieť aj o niekoľko 
zmienok, ako a kam by sa mohli uberať fi lozofi cké disciplíny. 
Vo veľkej miere sa tento rozvrh opäť týka psychológie, ktorá 



� 102 Jaroslava Vydrová 103 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

je Husserlovou celoživotnou záležitosťou a nakoniec zaujíma 
popri fenomenológii významné postavanie. Stretneme sa tu 
aj s výzvou reformovať antropológiu a zvláštna pozornosť sa 
venuje ontológii.207 

Štyri roky po vydaní Heideggerovho Bytia a času si Husserl 
kriticky kladie otázku o bytí. Bez podrobnejšieho skúmania 
ontologickej problematiky tu môžeme identifi kovať hneď via-
cero tém, ktoré vystupujú voči Heideggerovi na jednej strane 
inšpiračne, na druhej strane kriticky až antipodicky – je to 
predovšetkým každodennosť, postavenie teoretického a prak-
tického či nosnosť transcendentálneho postoja, nehovoriac 
o samotnej fenomenologickej metóde. Tento vzťah možno 
analyzovať aj z opačnej strany, ako to robí Martin Muránsky, 
keď sleduje, aký je „Heideggerov Husserl“, rozchod oboch 
mysliteľov, ale aj Heideggera, ktorý „pokladá Husserlovu te-
óriu kategorického nazerania za prelomový objav v kontexte 
s univerzalitou otázky zmyslu bytia“.208 Spomeňme niekoľko 
Husserlových bodov formulovaných na ontologickej rovi-
ne, v rámci ktorej Husserl nachádza štyri ontologické cesty. 
Prvá sa kryje s formálno-ontologickou otázkou smerujúcou 
k ponímaniu súcna ako substrátu možného pravdivého súdu, 
a na ňu nadväzuje materiálna ontológia, ktorá namiesto toho, 
aby hľadala pôvodné kategórie vzťahujúce sa k vypovedaniu, 
smeruje k tomu, čo tvorí a priori svetskej substancie.209 Ďa-
lej sa dostávame k reči o svete, celku a časti, ktoré však stále 
podlieha nediferencovanému prirodzeno-svetskému pohľadu. 
Tretia ontologická cesta naráža na inú tému – intencionalitu. 
V tomto bode možno nájsť aj fenomenologickú kontinuitu 
s Martinom Heideggerom: „… vymedzenia rozličného zmyslu 
vo význame toho istého sú intencionálnym východiskom, ktoré 
Heidegger preberá od Husserla a v diele Bytie a čas prepracúva 
do podoby teórie kategórií: výskytovosť („Vorhandenheit“), 

príručnosť („Zuhandenheit“) a existenciálnosť („Existen-
zialität“).“210 Človek sa nachádza vo svete, zakúša, stretáva sa 
s inými ľuďmi, koná, vytvára sieť svojho bytia-vo-svete, ktoré 
poukazuje na súvislosť „pre-mňa“ a zároveň diferencuje rôz-
ne možnosti modalít bytia, ktoré vznikajú vo vzťahoch člo-
veka ako osoby a – všeobecne povedané – sveta. Nemožno 
si nevšimnúť prítomnosť redukcie, ktorá súvisí s odhalením 
subjektívneho ako dôležitej oblasti skúmania, na čo Husserl 
nadväzuje štvrtou cestou, ktorá vyhrocuje pozície ľudského 
Ja a Ja ako nositeľa platnosti sveta. Radikalizácia je redukciou, 
ktorá v tomto prípade znamená zásadnejšie rozpracovať tému 
platnosti a modalít a ktorá predstavuje ontológiu v novej si-
tuácii, ontológiu „v úplnom zmysle osamostatnením všetkých 
apodiktických (alebo ‚apriórnych‘) právd o svete ako vôbec 
mysliteľnom svete“ (Hua XXXIV, 469). Až na tomto mieste 
si možno podľa Husserla adekvátne položiť a následne zodpo-
vedať otázku „záhady sveta“ („Welträtsel“), životného sveta.

Tu Husserl svoje skúmanie redukcie vo vzťahu k ontológii 
končí, hoci opäť stojíme skôr na začiatku nového odhaľova-
nia. Pokračovanie by pravdepodobne viedlo k tomu, „že“ a 

„ako“ transcendentálna subjektivita konštituuje „transcen-
dentálny svet“ ako korelát syntéz aktov s neustálym sme-
rovaním k jednote zmyslu-„sveta“ (Hua XXXIV, 85), ako 
prebieha ontifi kácia, čo tvorí regióny svet a vec ako základy 
pre rozpracovanie ďalších regionálnych ontológií a podob-
ne. Skúmanie by malo zohľadňovať aj ďalšie aspekty: keďže 
Husserl „vychádza zo základného napätia medzi prirodze-
ným svetom nášho života a vedeckým svetom“,211 keďže „svet 
je pre mňa, pre nás univerzálnou tradíciou a fundamentom 
každej tradície“ (Hua XXXIV, 144),212 keďže je previazaný 
s dejinami, a v širšom zmysle sú Lebenswelt a transcendentál-
na subjektivita pólmi univerzálnej korelácie.213 Apodikticita, 



� 104 Jaroslava Vydrová 105 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

o ktorú ide v postoji epoché, nachádza „svoj zmysel na pôde 
platnosti sveta“, „patrí do celku ontológie sveta“ (Hua XX-
XIV, 469). A môžeme sa pozrieť aj na súvislosť prirodzeného 
sveta a Lebensweltu, ktorá poukazuje na ich paralelnosť – no 
nie sú iba paralelné. To, v akom sú vzťahu, je predmetom via-
cerých diskusií, idúcich od splývania týchto svetov, prechá-
dzajúc cez ich dialektický vzťah (ako to vyjadril Eugen Fink), 
až po ich opozíciu.214 Naša odpoveď sa na základe vybraných 
neskorších textov prikláňa, v protiklade napríklad k Antonio-
vi Aguirreovi, skôr k tomu, že sa prelínajú. Problematika sa na 
jednej strane môže až detailne špecifi kovať, na druhej strane 
sa roztvára vo všeobecných určeniach. Keďže fenomenológia 
má stupňovitú stavbu, jedným z vyústení tohto skúmania 
je aj zachytiť ideu bytia, ktoré opúšťa základnú otnologickú 
rovinu smerom k formálnemu skúmaniu (VI CM, 80 – 81). 
Tieto veľké fenomenologické méty ďalej a kriticky rozviedli 
skôr Husserlovi nasledovníci a interpreti (ako napríklad Jan 
Patočka či Alfred Schütz pri téme sveta alebo Jean-Luc Ma-
rion pri téme danosti), pre ktorých sa stal prínosnou témou 
práve životný svet, otázka javenia a fenoménov.

U Husserla sa ako nezanedbateľný javí opätovný pohľad 
na prirodzený postoj, ktorý zaujímavým spôsobom „pred-
značuje“ ďalšie skúmanie, keďže je predmetom novej inter-
pretácie. Nezainteresovaný pozorovateľ sa vracia do sveta 
bežných skúseností s bežnými súcnami. Čo to preňho zna-
mená? Pod ontologickou otázkou možno myslieť aj to, ako 
na jednej strane porozumieť každodennému svetu, ktorý je 
skúsenostným svetom a pri zmene postoja sa môže stať mo-
jou témou. V heideggerovskom slovníku: ide mi o svet ako 
moju tému,215 no vzhľadom na (transcendentálnu) subjekti-
vitu, nie na Heideggerov pobyt. Druhou stranou tejto on-
tológie Lebensweltu je lokalizovať fenomenológiu vo faktic-

kých dejiných, v mojom živote, zosvetštiť predmetné zmysly 
získané na transcendentálnej pôde, čo predstavuje to, ako je 
transcendentálne Ja vo svete.

Husserl nie je primárne ontológom, ale téma bytia sveta 
a súcna sa uňho implicitne aj explicitne nachádza – dalo by 
sa skôr hovoriť o kozmogónii (VI CM, 15 – 16). Obsiahly zá-
ber ontologických otázkok totiž naznačuje, že ontológia tvo-
rí priamu súčasť fenomenológie a v základných bodoch sa 
s ňou kryje. Husserlom navrhovaná nová ontológia je vyúste-
ním zmyslu fenomenologickej redukcie a je vlastným miestom 
jeho artikulácie. Podľa tejto expozície – plynulého prechodu 
k intencionalite a koreláciám v užšom a širšom zmysle – vidieť, 
ako by to mohlo byť s ďalšími disciplínami: napríklad skúma-
nie dejín nie ako historiografi e,216 nový pohľad na sociológiu, 
etiku, naturalizované disciplíny (v diskusii o pohľade z prvej 
a tretej osoby), skúmanie jazyka a podobne.



� 107 �

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

ZMYSEL REDUKCIE

Keď sa Lucienovi Segurovi z románu Michaela Ondaatjeho 
pokazili hodiny, skontaktoval majiteľa domu a ten mu poslal 
správu, o koľkej má očakávať opravára.217 Podobným spôso-
bom môže pred nami vystupovať otázka zmyslu redukcie. 
Keďže fenomenologická redukcia nie je metódou, ktorá by do 
fenomenológie prišla zvonku a následne bola aplikovaná, ne-
môžeme ju charakterizovať vopred, ale odhaľuje sa postupne. 
Takisto nemôže byť vopred daný nejaký fenomenologický sys-
tém. Vo výklade, ktorý sme doteraz podnikli, sme preto museli 
použiť viac alebo menej vhodné anticipácie. Takému postu-
pu prirodzene neuniká ani uchopenie zmyslu redukcie, ktorý 
sa viackrát ohlasoval. Symptomaticky to vyjadrujú samotné 
Texty k redukcii – v prvom texte sa nachádza otázka zmyslu 
redukcie a v poslednom zase otázka začiatku. Rovnako ako 
toto zamieňanie začiatku a konca – ak sa ponímajú v nejakom 
triviálnom zmysle, pôsobia protizmyslne – je problematické 
aj používanie anticipácií, ktoré Husserl raz odmieta a inokedy 
sa o ne dočasne opiera. Metóda sa totiž v striktnom zmysle 
anticipovať nedá (VI CM, 4).

Zmysel fenomenologickej redukcie nemôžeme vyčleňo-
vať zo širšieho kontextu. Je to problém, ktorý sa nachádza 
explicitne v textoch venujúcich sa výkonu redukcie, vinie sa 
od východísk až po miesta jej radikalizácie. Husserl vkladá 



� 108 Jaroslava Vydrová 109 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

uvažovanie o zmysle aj do ďalších súvislostí založenia feno-
menológie (fenomenológie vyššieho stupňa) a vstupu do 
(návratu z) transcendentálneho postoja.218 Obom oblas-
tiam venuje svoje miesto a spomína ich vždy v úzkej súvis-
losti. Ako rozpliesť túto popreplietanú sieť vzťahov a tém? 
Takáto paradoxná situácia sa nedá principiálne zmeniť, na-
opak, treba využiť jej pozitíva v prospech tejto témy a zvlášť 
sa pozrieť na metodológiu.

Fenomenológia fenomenológie

Základným priestorom, v ktorom sa hovorí o zmysle redukcie, 
je metodológia („Methodenlehre“), respektíve transcenden-
tálne učenie o metóde. Keďže pohľad naprieč Husserlovým 
dielom je veľmi rozsiahly a hneď na začiatku sme sa rozhod-
li postupovať iným spôsobom, pozrime sa, čo konkrétne 
k otázke zmyslu redukcie prinášajú Texty k redukcii. Husserl 
neostáva len pri fenomenológii fenomenologizujúceho Ja, ale 
rehabilituje naivnú fenomenológiu priamej percepčnej skú-
senosti, ktorú nazýva fenomenológiou prvého stupňa. Fe-
nomenológia sa začína a zotrváva v skúsenosti, ako uvádzajú 
hneď na začiatku už Ideen I. Vedľa nej stojí fenomenológia 
druhého stupňa alebo fenomenológia fenomenológie. Pove-
dané z opačnej strany: „Najskôr sa teda uskutočňuje priama 
fenomenológia života vo svete a až potom sa tematizuje vyššia 
fenomenológia fenomenológie“ (Hua XXXIV, 178). O tom-
to spôsobe pohľadu čo-to napovedá už charakteristika tém, 
s ktorou sa možno v priebehu čítania týchto zobraných spi-
sov stretnúť. Cez fenomenologickú tematiku vyššieho stup-
ňa prechádzajú nižšie témy et vice versa. Lenže tento prístup 
predpokladá rad prípravných krokov, napríklad pozastaviť 
platnosť, uzátvorkovať, pričom explicitnejšie určenia metódy 

nachádzame v neskorších skúmaniach. Husserl túto na prvý 
pohľad komplikovanú situáciu stratégiu spomína v súvislos-
ti s disciplínami, ktoré sa musia konfrontovať samy so sebou 
(„vzťah fenomenológie k sebe samej“), pričom už v počiatkoch 
skúmania používajú pojmy, čerpajú metodické pomôcky, kto-
ré sa vedecky ukotvujú až v rámci celého systému (tento prob-
lém je viditeľný aj na príklade historika, psychológa a logika, 
neplatí však napríklad pre botanika).219 To je prístup, ktorý 
sme v úvode spájali s tým, že fenomenologická redukcia bola 
od začiatku prítomná, hoci sme ju ešte presne nevymedzili, že 
aj prípravné uvažovanie je už fenomenologické. Na to, aby sa 
nám nezliali jednotlivé roviny uvažovania a neprekryli ana-
lógie s vedami, ktoré sa nachádzajú na rovine prirodzeného 
postoja, treba podniknúť viaceré metodologické rozlíšenia. 
Ako hovorí Husserl, je to problém vrstvenia.

Stupňovitý charakter fenomenológie sa ukazuje aj VI. Kar-
teziánska meditácia: (I) zamyslenie človeka, sebauvažovanie 
sa radikalizuje do podoby (II) fenomenologickej redukcie, 
uzátvorkovania, ktoré vedie k transcendentálnemu pozorova-
teľovi a otázke konštitúcie sveta. Ďalším stupňom (III) je zá-
kladné transcendentálne učenie („Elementarlehre“), ktorého 
obsahom je skúmať konštruktívnu a regresívnu fenomenoló-
giu (regresívna fenomenológia sa ešte môže vydať statickým 
alebo genetickým smerom).220 A najvyšším stupňom (IV) je 
transcendentálne učenie o metóde (VI CM, 13).

Fenomenológia bez stupňa „fenomenológie fenomeno-
lógie“ ostáva v naivnom postoji k sebe samej. V čom spočíva 
prekonanie tejto naivity? Husserl sa obracia k subtílnejším 
krokom redukcie, ktoré smerujú k možnostiam sebapoznania 
a k refl exii vyššieho stupňa, ktorá však nie je iba vyššou refl e-
xiou, ale aj principiálne inou refl exiou. To vedie v konečnom 
dôsledku k otázkam hraníc fenomenológie („Limesidee“), za-



� 110 Jaroslava Vydrová 111 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

loženia poznania, a tým k samotnej idei fi lozofi e. Táto oblasť 
uvažovania má predstavovať najvyššie fi lozofi cké zamyslenie, 
akési seba-zamyslenie. Tam mieri napríklad táto Husserlova 
otázka: Je fi lozofi a takým istým zamestnaním ako obuvnícke 
remeslo? „Čižma a fi lozofi a v dejinách? […] Filozofi a je iba 
jedna – ak vôbec je“ (Hua XXXIV, 178).221

Pri probléme založenia fenomenológie vzniká aj otázka, 
„či možno fenomenologicky“ – alebo iba fenomenologicky222 
– „ospravedlniť aj samotný princíp ospravedlňovania“.223 Tu 
sme už pri vzťahu fenomenológie a metafyziky, respektíve fe-
nomenológie a špekulácie. Ako uvádza Sebastian Luft , podľa 
Finka špekulácia nie je fenomenológii cudzia: „Kritická feno-
menológia sa vykonáva v neustálej výmene jednotlivej analý-
zy a špekulácie.“224 Pri tejto hraničnej otázke fenomenológie 
sa môžeme vydať dvoma smermi: V prvom prípade sa feno-
menológia považuje za „transcendentálno-fi lozofi cké uvažo-
vanie“, ktoré „nie je nijakou metódou, je metafyzikou,“225 čo 
zaznieva napríklad v titule knihy Gerharda Funkeho Fenome-
nológia – metafyzika alebo metóda? V druhom prípade sa dá 
viac prikloniť k metodologickému stanovisku, podľa ktorého 
je fenomenológia metódou, opierajúcou sa o augustinovské in 
interiore homine habitat veritas.226

S tým súvisí ďalšia otázka: Predstavuje fenomenológia veľ-
ký fi lozofi cký systém? Husserl sa problémom systému síce zao-
beral, no u interpretov to vyvoláva aj kritické reakcie. Opäť by 
sme tu mohli pozorovať dva prúdy – otvorenejší a skromnejší 
(či optimistickejší a pesimistickejší). V korešpondencii k Tex-
tom k redukcii nachádzame početné vyjadrenia o Husserlovom 
apele na vytvorenie veľkého diela, ktoré by malo mať systema-
tický charakter v podobe fenomenologickej fi lozofi e a ukáza-
lo by, že a ako je fenomenológia systémom. To sa však nepo-
darilo zrealizovať.227 Otázka systému v podobe fi lozofi ckých 

systémov, metafyzických koncepcií, špekulatívnych prvkov 
a podobne sa u Husserla najskôr rieši v súvislosti s fi lozofi ckou 
epoché. Tá pripravuje pôdu pre fenomenológiu, neutralizuje 
jestvujúce fi lozofi cké koncepcie228 a ako bezpredpokladové 
skúmanie nakoniec vedie „k veciam samým“. Na tomto mieste 
ešte nie je jasné, či by skúmanie malo mať podobu systému a o 
aký systém by sa fenomenológia mala usilovať. V Textoch k re-
dukcii k tomu nachádzame nepriame vyjadrenie, podľa ktorého 
radikálnosť redukcie nepripúšťa kompromisné riešenie, ktoré 
by dovoľovalo zachovať nejaký systém pod podmienkou jeho 
korigovania229 (čo je rozvedením fi lozofi ckej epoché, ako ju 
predstavujú napríklad Ideen I). Bolo by to v rozpore s Husser-
lovým apelom na redukciu vykonanú jedným razom, respektí-
ve veľkými krokmi. Podobne ako iné pojmy, aj systém má svoj 
špecifi cký význam, pretože ho nachádzame práve v kontexte 
metodologickej analýzy. Niečo ako vopred daný systém vo fe-
nomenológii – ako sme už vyššie povedali – neexistuje. Do 
tohto problému vnáša svetlo rozlíšenie medzi refl exiou systé-
mového charakteru a rozvrhnutím systému: zatiaľ čo v prvom 
prípade sa „predpokladá ako daný systém a kladie ‚posledné‘ 
otázky zmyslu a účelu celého podniku, je úloha systémového 
rozvrhu, totiž predvídať spoločnú formu alebo podobu jed-
notlivých analýz v ich totalite a súvislosti, daná – nakoľko je 
to možné – podľa nejakého vedúceho princípu.“230

Ak by sme ostali skôr pri augustinovskom riešení, môže-
me použiť ďalšiu Husserlovu metaforu, podľa ktorej sa stre-
távame pri skúmaní skôr so „splátkami“ dlžnej sumy, ktorá sa 
vyrovnáva v jednotlivých analýzach, než s malými mincami. 
Husserl hovorí skôr o metóde systematického rozvrhu fi lozo-
fi ckej problematiky,231 respektíve o tom, že prejsť krokmi feno-
menologickej redukcie umožňuje, aby sa myslenie mohlo stať 
fenomenologicko-transcendentálnou vedou.232 Svedčia o tom 



� 112 Jaroslava Vydrová 113 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

jednotlivé témy, ktoré sa nachádzajú vo XXXIV. zväzku, ale 
aj usporiadanie celej Husserlovej pozostalosti, na ktorom sa 
on sám spolupodieľal. Husserl, ako poznamenáva vydavateľ 
tohto zväzku, „uskutočnil viac než len vonkajšie archivovanie, 
ale chcel tým vyjadriť systematiku svojej fenomenológie, hoci 
so všetkou predbežnosťou a zdanlivou povrchnosťou“.233 Táto 
fenomenologická systematika však má charakter otvorenosti 
či otvárania (VI CM, 8). Na základe toho sa môžeme prikloniť 
k tomu, že systematická fi lozofi a, o ktorú sa Husserl usiloval, 
vyúsťuje skôr do systematickej metódy.234

Ako sa toto uvažovanie prejavuje v Textoch k redukcii? Zalo-
ženie fenomenológie je „prirodzene úplné až vtedy, keď berie 
ohľad na iteratívnu opakovateľnosť refl exie, a tým na podstatnú 
súvislosť konkrétne úplnej fenomenológie, ktorá si všíma všet-
ky podstatné možnosti transcendentálneho bytia, na seba samú, 
a keď je uchopená so svojou tematickou prácou“ (Hua XXXIV, 
227). V zhrňujúcom vyjadrení sú prítomné hlavné podnety fe-
nomenológie fenomenológie, nachádzame tu základné roviny, 
okolo ktorých sa sústreďuje rozvíjanie fenomenológie. Stretá-
vame sa s tematickými aj metodologickými časťami, ktoré sa pre-
línajú a do vzťahu ktorých vnáša svetlo stupňovitý charakter 
fenomenológie. Metodologické úvahy súvisia s Husserlovým 

„objavom“ refl exie a iterácie, refl exívneho postoja nezúčastne-
ného pozorovateľa, fenomenológa ako toho, kto sa venuje re-
fl exívnym analýzam. S tematickým rozvrhom fenomenológie 
súvisí to, čo „sa dostáva do hry“, čo bude jej predmetom. Aj 
takto by sme mohli opísať pôdu metodológie, pôdu, na ktorej 
sa už počíta s prítomnosťou metodologického problému. Aj 
keď sa nachádzame „len v anticipujúcej, neurčito mieriacej vše-
obecnej predstave a predbežnej istote“ (Dok. II/1, 30), prakticky 
to znamená, že „učenie o metóde tematizuje fenomenologizu-
júci postoj v jeho vzťahu k prirodzenému postoju“. Respektíve 

prirodzený postoj je „v službách metodológie“. Inými slovami, 
v základnom transcendentálnom učení („Elemenaterlehre“) je 
subjektom fenomenológie transcendentálny pozorovateľ a té-
mou je konštitúcia sveta. Na ďalšom stupni (ktorým je trans-
cendentálne učenie o metóde) je transcendentálny pozorovateľ, 
fenomenologizujúce Ja je zároveň subjektom i témou. To zna-
mená, že metodické a tematické sú tu komplementárne – tieto 
zložky sa preplietajú a splývajú.235

Späť k redukcii

„Od začiatku nemá epoché zjavne ako metóda transcenden-
tálneho poznania… nijaký iný konečný zmysel než ten, že má 
vykoreniť túto naivnú tematiku a naivnú vedu a zaobstarať 
absolútnemu bytiu, respektíve relativite mundánneho bytia 
jeho oprávnenie“ (Hua XXXIV, 61, ako aj 71 a n.). Zmysel 
základného „gesta“ epoché vrhá svetlo na precíznejšie výkony, 
ktoré s ním súvisia a vedú k radikalizácii redukcie. Ako sme 
videli, Husserl tu má na mysli celkom nový spôsob „odkrý-
vania“, „výkladu“ a „osvetlenia“. Epoché dovoľuje formulovať 
nové rozlíšenia a prináša ich fenomenologickú interpretáciu. 
Akoby otvárala fenomenológiu236 a ukazovala, že iterácia 
môže odhaľovať niečo nové, že to nie je o a priori, ale o „otvo-
rení transcendentálneho života“ (VI CM, 42, 21). Genetickou 
fenomenológiou, sledovaním hermeneutických nuáns, ktoré 
sú interpretačne živým príspevkom neskoršieho Husserla, sa 
objavujú oblasti skúmané prostredníctvom horizontu, respek-
tíve s využitím jeho interpretačných možností. Jeho súčasťou 
je nasmerovať Ja na to, čo už získalo, ale aj na to, čo by ešte len 
mohlo získať („Auf-Erwerbe-Gerichtet-Sein“). Inými slovami, 
to, čo poskytuje súvislosť transcendentálnej subjektivity (v jej 
aktualitách a potencialitách, s možnosťou nekonečného seba-



� 114 Jaroslava Vydrová 115 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

poznávania) a transcendentálnej fi lozofi e237 (s jej príklonom 
skôr k metodologickému rozvíjaniu než k metafyzike).

Zamyslenie nad zmyslom nás dostáva do značne abstraktnej 
(meta)roviny, čo privádza aj samotného Husserla k tvrdeniu, že 
zmysel a dosah redukcie nie sú od začiatku celkom jasné. Aby 
ich bolo možné pochopiť, je potrebný primeraný odklad či od-
stup.238 Je to paradoxná situácia, keď tak výrazná metóda, akou 
je redukcia, akoby unikala sama sebe. Nemá ani význam opúšťať 
líniu fenomenologická redukcia – fenomenologický postoj, ktorá sa 
stáva konkrétnou v jednotlivých témach, s ktorými sa stretáva 
fenomenológ pri výkone redukcie. Práve k nemu sa Husserl opä-
tovne vracia, hľadá viaceré uhly pohľadu, a to v jeho iteratívnej 
nekonečnosti, respektíve sub specie infi niti. „Majte na pamäti, 
že moje spisy neprinášajú nijaké výsledky, ktoré by sa dali naučiť 
ako formulky, ale základy, aby človek sám mohol stavať, metódy, 
aby sám mohol pracovať, problémy, ktoré má sám riešiť,“239 píše 
Husserl v liste Dorionovi Cairnsovi. Alebo inak: V záveroch 
svojej práce Husserl uvádza, že projekt „dospel do stavu, ktorý 
zaisťuje do nekonečna postupujúcu spoločnú fi lozofi ckú prácu 
a takpovediac ju mapuje, a tým načrtáva systematickú proble-
matiku – pole nekonečných netušených objavov budúcich ge-
nerácií“.240 Fenomenológia by podľa týchto formulácií nemala 
prinášať sumu (skôr alebo neskôr uzavretého okruhu) informá-
cií alebo poznatkov, ale ponúkať nástroj pre ďalšie a nové skú-
mania. Pričom fenomenológia je živá ako „systém dynamické-
ho navracania a seba-kritickej rekonceptualizácie“.241

Nezúčastnený pozorovateľ ako človek vo svete
Interpretácia hesla „Späť k veciam samým!“, ktoré vyjadru-
je samotnú redukciu, otvára viaceré cesty skúmania. Jednou 
z nich je hľadať prepojenie medzi subjektívnymi priebehmi 
a objektívnymi výsledkami, čo je doménou skorších Husser-

lových textov. Ako je možné, že to, čo subjektívne poznávam, 
je zároveň vo svojom výsledku objektívne a intersubjektívne? 
Husserl sa na to najskôr snaží odpovedať cez trojicu aktov: za-
kúšanie, odkrývanie, konštituovanie. Ak by sme chceli cez tento 
zámer prečítať neskoršie texty (napríklad vo XXXIV. zväzku), 
našli by sme ho prepísaný v základnej fenomenologickej téme, 
ktorou je skúsenosť, zhruba v týchto kontextoch: skúsenosťou 
sa začína prirodzený postoj, nachádza sa pri motivácii k re-
dukcii, aj pri zavŕšení celého skúmania, pri objasňovaní „dejín 
skúsenosti sveta“,242 transcendentálno-fi lozofi cký idealizmus 
v tomto kontexte možno interpretovať aj ako kritiku skúse-
nosti. Husserl si kladie otázku: „Ako je uspôsobená metóda, 
ktorá cez skúsenosť privádza k danosti to, čo je ešte neodkryté, 
čo ešte nie je ako jestvujúce dané?“ (Hua XXXIV, 233) Ďalšia 
analýza nás vedie aj k pasívnym vrstvám, ktoré sú pri skúsenos-
ti latentne prítomné a na ktorých dôležitosť Husserl v Textoch 
k redukcii narážal. Hoci sa tu detailne nevenoval napríklad 
pasívnej syntéze, vystupuje pasivita do popredia pri motivácii, 
čase či habitualitách ako ťažisku genetickej fenomenológie. Aj 
takto nás môže viesť problematika skúsenosti.

Inú cestu ponúka postojová tematika. V úzkej spojitos-
ti s výkonom redukcie (a tým aj so skúsenosťou) je návrat 
(„Rückgang“) do prirodzeného sveta, ktorý predstavuje dru-
hý veľký kontext, v ktorom nachádzame formulovanie zmyslu. 
Husserl poukazuje na základnú situáciu človeka žijúceho v pri-
rodzenom postoji: „V každom človeku ‚spočíva‘ ako skryté 
transcendentálne Ja“ (Hua XXXIV, 316). Fenomenologická 
redukcia, ktorá umožňuje vysloviť toto tvrdenie, chce zároveň 
ukázať, že za strohým vyjadrením sa skrýva mnohovrstevná 
štruktúra, ktorú možno opísať ako dvojicu redukcia – návrat. 
Povedať, že v každom človeku spočíva transcendentálne Ja, 
neznamená obracať sa do hlbín Ja, k hlbinnej analýze, „ako-



� 116 Jaroslava Vydrová 117 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

by transcendentálne Ja bolo najvnútornejším jadrom v človeku“ 
(Hua XXXIV, 290). Dimenzia hĺbky aj Husserlom použité 
augustinovské in interiore homine mierili inam. Husserlovou 
témou je prirodzený postoj, respektíve „Lebenswelt“ a sféra 
transcendentálneho. Druhým pólom Husserlovho citátu, na 
ktorý prichádza rad po redukcii, je jednoduchá otázka: „Nie 
som však v konečnom dôsledku človekom vo svete…?“ (Hua 
XXXIV, 331) Transcendentálne Ja sa javí, „zľudšťuje“ sa („Ver-
menschlichung“) vo svete. Ich vzájomné prepojenie sa môže 
odohrávať na spôsob komposibility, synchrónie či istej plynu-
losti – v prípade konfl iktu by to, naopak, bol zase ich nesúlad. 
Husserl síce uvádza, že „každému čisto duševnému, každému 
zážitku vedomia, každému pasívnemu a každému aktu, kaž-
dému psychickému habitu, každému charakterua tak ďalej 
zodpovedá isté transcendentálno, a tak každému ľudskému 
Ja zodpovedá transcendentálne Ja, každej ľudskej spoločnosti 
transcendentálna ľudská spoločnosť, odkrývajúc sa v trans-
cendentálno-fenomenologickej metóde“ (Hua XXXIV, 319). 
No to ešte neznamená, že prechod medzi dvoma hlavnými 
postojmi, prirodzeným a fenomenologickým, je iba hladkým 
priebehom pohybov fenomenologickej metódy. V akých te-
matických kontextoch sa môžeme ocitnúť?

Prejdime v duchu Husserlovho prístupu túto cestu ešte 
raz. Ako poníma Husserl človeka vo svete? Ak sa vrátime k vý-
chodisku, k prirodzenému postoju, narážame najskôr na jeho 
naivitu spojenú s každodenným životom v prirodzenom svete, 
ktorý sa berie ako absolútne – platný, jestvujúci či nespochybni-
teľný. Ani absolútnosť tu nepodlieha nijakej špeciálnej proble-
matizácii. K prirodzenému postoju však patria aj faktické vedy 
so svojimi vedeckými témami. Postojová súvislosť sa rozširuje, 
keďže operujeme s troma rovinami, na naivný prirodzený, ve-
decký prirodzený a fenomenologický postoj. V Husserlových 

textoch z neskorého obdobia sa tak do popredia dostáva aj zá-
ujem o vedu, ktorá vo fenomenológii celkovo vystupuje ako 
akési „magnetické pole“243 a ktorej vyvrcholenie nachádzame 
napríklad v textoch Krízy európskych vied alebo Formálnej 
a transcendentálnej logiky. Husserlov človek vo svete je často 
vedcom, ktorý rieši svoje pracovné záležitosti v bežnom živote 
i vo vedeckom prostredí exaktných problémov, viac alebo me-
nej úspešne dokáže refl ektovať situáciu súdobej vedy a otázky, 
ktoré ju prekračujú. Formulácie k riešeniu vzniknutej situácie 
vo vede prinášajú aj Texty k redukcii (predovšetkým v pasážach 
venujúcich sa návratu a psychológii). Ďalej sa tu riešia základy 
vedy (azda aj určitá klasifi kácia vo voľnej nadväznosti na prvú 
časť Ideen I) či opätovné uchopenie toho, čo sa skrýva za slov-
ným spojením „prísna veda“.

To je vedecká rovina. Fenomenológ sa však obracia k priro-
dzenému postoju s jeho ďalšími rovinami, s príslušnými „sedi-
mentmi“ („Niederschläge“) – nielen individuálneho a spoločen-
ského prežívania vo forme základného „praktického obstaráva-
nia“, ale aj k spoločenstvu vedcov, fi lozofov pracujúcich v inšti-
túciách, ktoré sa nachádzajú v určitej časovej a dejinnej situácii, 
v Európe s jej dedičstvom, kultúrou a zvykmi. Pripomeňme, že 
opätovné či spätné pýtanie sa na štruktúru genézy má pomáhať 
odkrývať súvislosť faktického usporiadania a dejinnosti, pomer 
medzi dejinami a dejinnosťou, podľa ktorej sa „dejiny vzťahu-
jú k dejinnosti ako opis (minulej udalosti) k interpretácii (jej 
zmyslu)“.244 Zmysel redukcie tu vystupuje vo svojej podvojnosti, 
raz keď sa odvodzuje v samotnom fenomenologickom systéme, 
raz keď sa nanovo hľadá v kontexte riešenia vzniknutých (i bu-
dúcich) faktických problémov. S tým ďalej súvisí vyvrcholenie 
(intersubjektívneho) skúmania, ktoré sa koncentruje v opise 
„transcendentálneho ľudstva“. To predstavuje veľkú tému Tex-
tov k redukcii – hoci skôr načrtnutú než rozpracovanú, ale stále 



� 118 Jaroslava Vydrová 119 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

prítomnú. V podobe zoskupenia osôb, vedcov, fi lozofov môže 
dochádzať k zosvetšťovaniu transcendentálnej roviny a opäť na 
viacerých úrovniach. Nezúčastnený pozorovateľ, fenomenológ, 
výskumník, psychológ… ako človek vo svete vystupuje aj ako 
bádateľ refl exie („Refl exionsforscher“). Ide o „skrz-naskrz raci-
onálnu aktivitu refl ektujúcich ľudí, ktorí tým zaujímajú osobité 
miesto v spoločnosti (fi lozofi  ako ‚funkcionári ľudstva‘)“ (Hua 
XXXIV, 35). Postoj fenomenologickej redukcie získava rozmer 
apelu, ktorý má upozorniť bádateľa vo faktických vedách na 
jeho hranice a fi lozofa na jeho poslanie v spoločnosti : má „otvá-
rať oči“, odkrývať „pravdivý zmysel sveta“.245

Fenomenológ sa navyše nevzťahuje iba k ďalším aktérom 
redukcie, k vedcom, fi lozofom, v jeho živote, prirodzene, ne-
jde iba o to, aby rozvíjal postoj spolu-redukcie, ale smeruje aj 
k druhému človeku vo svete, k inému – a rozsah inakosti (cu-
dzí, zvláštny, zviera, dieťa, chorý…) je samostatnou a zaujíma-
vým spôsobom rozpracovanou témou u Husserla a najmä jeho 
interpretátorov.246 Príkladom, ktorý môže analogicky opisovať 
intersubjektívnu situáciu, je divadlo jedného herca, kde sám 
herec vytvára scénu, interpretuje hru, no v skutočnosti nie je 
úplne izolovaný. Je s ním aj auditórium, kostýmy, slová a vý-
znamy scenára, situácia mimo pódia, ktorá dotvára hru. Ani 
nezainteresovaný pozorovateľ nie je vo vákuu, anonymite, izo-
lácii a nepohybuje sa ani v čistom spoločenstve vedcov. Iný tu 
nemusí vystupovať len ako spoluúčastník na redukcii, druhý 
nezainteresovaný pozorovateľom, ale ako ktokoľvek iný. Zu-
zana Šimová vyjadrila svoju situáciu herečky praktizujúcej di-
vadlo jedného herca slovami: „Nehľadala som spoluhráča na 
javisku, hľadala som spoluhráča mimo neho.“247 Skúmanie po-
stoja redukcie sa okrem étosu otvárania očí presúva k ďalším 
(skromnejším, hoci nemenej dôležitým) oblastiam z fenome-
nológie konkrétneho. Takými vrstvami sú napríklad prežíva-

nie, cítenie, myslenie, konanie, rozhodovanie sa, tvorba pre-
svedčení, hodnotení, ale aj otváranie otázok či riešenie praktic-
kých problémov… vo svete, ktorý vytvára rozmanitú štruktúru 
bytia-vo-svete. Vo fenomenológii fenomenológie možno ďalej 
vidieť, že redukcia v súvislosti s aplikáciou a praxou vystupuje 
aj ako metóda hľadania riešení („Lösungsmethodik“). Jej vyu-
žitie je variabilné a malo by reagovať na aktuálne podnety.

Ak sme výkon redukcie doteraz opisovali dvojicami: impli-
citné – explicitné, latentné – zjavné, mohli by sme na tomto 
mieste hovoriť aj o nejasnom – jasnom (VI CM, 15), slepote – 
videní, spánku – prebudení248 či mlčaní – hovorení,249 nevyjad-
renom – vyjadrenom, ktoré nás posúva aj do hermeneutického 
kontextu. Redukcia spúšťa pohyb problematizácie, hoci jej vý-
kon a prax, ktorá s ním súvisí, sú paradoxné, pretože na seba 
narážajú dve na prvý pohľad antagonistické roviny teoretické-
ho a praktického. K tejto téme sa ešte vrátime v ďalšej časti, keď 
nás budú zaujímať súčasné kontexty fenomenológie a redukcie, 
ktoré okrem iného kladú dôraz práve na jej praktickú stránku.

Nezúčastnený pozorovateľ ako záležitosť metodológie
Hoci sme doteraz spoločne analyzovali tému a tematizáciu, 
hoci sme odhalili prelínanie tematického a metodického, kto-
ré je jedným z kľúčov pre pochopenie komplikovanej štruktúry 
fenomenologickej metódy, hoci sa pozorovateľ stal predmetom 
viacerých opisov a objasnení, Husserl, respektíve Fink dospieva 
k veľmi zvláštnemu priznaniu: ostáva tu ešte jeden neuchopený 

„zvyšok“ (VI CM, 25). Paradoxne, je to nezúčastnený pozoro-
veteľ, ktorý je vyústením stupňovitej stavby fenomenológie, no 
ktorý pôsobí aj ako trhlina („Kluft “) v transcendentálnom bytí 
a vytvára dualizmus v transcendentálnom živote – dualizmus 

„konštituujúceho transcendentálneho a fenomenologizujúce-
ho života!“ (VI CM, 24) Pozorovateľ aj samotné učenie o me-



� 120 Jaroslava Vydrová 121 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

tóde sa dostávajú do situácie rozštiepenia v transcendentálnom 
živote, akéhosi druhého rozštiepenia, rozštiepenia druhého 
rádu. Stretávame sa tu s vyjadreniami o identite v rôznosti 
(transcendentálnych spôsobov bytia), o protiklade v rovna-
kom (diferencie fenomenologického pozorovateľa voči kon-
štituujúcemu Ja), o jednote v rozdvojení, o tom istom v inom 
(VI CM,26 – 27, 58). Tento zaujímavý a interpretačne náročný 
slovník je určitým obohatením, z ktorého môžeme čerpať v zá-
verečných Husserlových textoch a podniknúť tak ešte jednu, 
„poslednú“ cestu metodologického uvažovania, ešte jeden krok 
reduktívnej epoché, na ktorom nás sprevádzajú Edmund Hus-
serl a Eugen Fink v VI. Karteziánskej meditácii.

Posledná karteziánska meditácia už prekračuje samotnú 
husserlovskú fenomenológiu a obohacuje ju o vlastný Fin-
kov fi lozofi cký výkon. No tento posun v záveroch skúmania 
redukcie aj potrebujeme, keďže dáva odpovede na dôležité 
metodologické otázky, ktoré si v tejto súvislosti Fink v dialó-
gu s Husserlom kládol. Husserlove pripomienky sú zachytené 
v poznámkach pod čiarou a vo zvláštnych prílohách, pričom 
autorom hlavného textu je sám Fink.250 A je to práve spôsob 
pýtania sa, mnohých za sebou nasledujúcich otázok, ktoré 
Fink formuluje, aby tak prenikol do celého fenomenologické-
ho systému a zistil, kde sú jeho základy či hranice, aby tým 
poukázal aj na otázky, ktoré Husserl vo vlastných spisoch ne-
zodpovedal. Týka sa to najmä fenomenológie fenomenologic-
kej redukcie, sebakritiky fenomenológie, teda celkovo meto-
dológie.251 Môžeme tu analogicky spomenúť problém hranice, 
ktorý rozoberá František Novosád: posuny v oblastiach hraníc 
znamenajú, že ich treba nanovo premyslieť, je to ich „spochyb-
nenie, rozmazanie, redefi nícia“.252

V tomto vyvrcholení skúmania opäť nachádzame problémy 
rozštiepenia, motivácie a redukovania, ktoré sa tu – radšej po-

vedzme, že skôr špirálovito než cyklicky – vracajú, prehlbujú 
skúmanie a metodologicky ho ukotvujú. „Nie je to človek, kto 
uvažuje o sebe samom, ale transcendentálna subjektivita, kto-
rá je zahalená v sebaobjektivácii ako človeku tým, že zdanlivo 
začína ako človek, prekonáva sa ako človek, ničí sa“ (VI CM, 
36). Toto ničenie či jednoduchšie prekračovanie alebo premie-
ňanie sa odohráva v troch rovinách – keď ako epoché zasahuje 
prirodzené Ja a zbavuje sa viery vo svet, existenčnej tézy, keď 
pri redukovní získava transcendentálno-konštituujúce Ja a na-
koniec uvoľňuje transcendentálno-fenomenologizujúce Ja. 
Práve na tretej rovine je pozorovateľ témou učenia o metóde 

– učenia o „prečo“ redukovaní a „ako“ fenomenologizovaní.
Učenie o metóde je takto fenomenológiou fenomenologic-

kej redukcie a učenie o metóde akoby predpokladalo samo seba 
rovnako ako redukcia (VI CM, 39). Sebakritika, ktorá je ne-
vyhnutnou súčasťou fenomenológie, sa tu dostáva do pozície 
predpokladu.253 Čo znamená toto prekvapivé priznanie k seba-
podmienenosti fenomenologického uvažovania, ktoré sa pod-
mieňovania zároveň chcelo zbaviť – a to práve kvôli epoché a 
redukcii? Na inom mieste nachádzame otázku: „V akom zmysle 
je ‚pozorovateľ‘ predpokladom celej fenomenologickej pravdy?“ 
(VI CM, 57) Predpokladom je skôr v úvodzovkách a vo veľmi 
špecifi ckom zmysle pred-poznania („Vorerkenntnis“) či pred-
bytia („Vorsein“).254 Pozorovateľ pôsobí ako „transcendentálna 
inakosť“, a tým sa stáva základom metodológie, predmetom, kto-
rým sa metodológia môže zaoberať, a zároveň sa tu problemati-
zuje samotné jeho stávanie sa, sebakonštituovanie. Jeho inakosť 
sa vpisuje do štruktúry sveta, subjektivity a intersubjektivity 
a otázkou na tomto najvyššom stupni fenomenologickej úvahy 
je „ako“. „Transcendentálna ‚sféra‘… nie je daná vopred, ale je 
skrytá. To znamená, že ju možno odhaliť, ale len cez sebatema-
tizáciu.“255 Pozorovateľ sa nachádza v transcendentálnej situácii, 



� 122 Jaroslava Vydrová 123 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

na ktorej je síce „nezúčastnený“, ale je exponentom transcen-
dentálneho života. Odkrývanie tejto vrsty, ktoré sa teda odlišu-
je od základného konštituovania – toto odlíšenie dostalo vyššie 
spomínaný názov dualizmus –, nie je iba zápisom jednotlivých 
pozorovaní, ale ašpiruje na charakter vedy, „fenomenológie ako 
vedy“.256 Vyústením tohto uvažovania je nová téma fenomeno-
lógie fenomenológie – uchopiť teoretický postoj a sám pojem 
teoretického. „Otázka nesmeruje k založeniu možnosti vecné-
ho fenomenologického poznania v rámci a prostredníctvom 
fenomenologickej redukcie, ale skôr k modu využitia („Ein-
satzmodus“) fenomenologizovania, ak sa rodí z redukcie ako 
hotová mohutnosť („Vermögen“) – ako plne vyzbrojená Pallas 
Athéne z Diovho čela“ (VI CM, 76). Na najvyššom teoretickom 
stupni sa fenomenológia stáča do zdanlivého protismeru, res-
pektíve otvára (a prepája) nové možnosti uvažovania a kona-
nia. Čo znamená teoretické, ako to súvisí s praktickým, s akým 
pojmom vedy tu pracujeme, ako sa odlišuje teoretické, ktoré 
využívame na rovine prirodzeného postoja, od teoretického na 
tejto rovine fenomenológie, ako je to s identitou fenomenolo-
gizujúceho a konštituujúceho Ja…? – pri vymedzovaní týchto 
okruhov pôsobí redukcia ako „premena“ dispozícií a habitualít. 
A znova tu rozširujeme fi lozofovanie „o čom“ („Wovon-aus“) o 
fi lozofovanie „k čomu“ („Wofür“) (VI CM, 109).

* * *

V Husserlovej fi lozofi i zohrali významnú úlohu dva posuny, i keď 
obraty či súvislosti jeho diela možno opísať rôzne – otvorenie 
transcendentálnej fi lozofi e v Ideen I a skúmanie na poli gene-
tickej a generatívnej fenomenológie. Takto upravený transcen-
dentálno-fenomenologický idealizmus, ktorý môžeme nazvať 
aj transcendentálno-genetickým/generatívnym idealizmom – a 

ktorý si kladie nárok vysvetliť zmysel bytia –, Husserl predstavu-
je ako syntézu prirodzeného a transcendentálneho postoja. Táto 
syntéza však vytvára komplikovanú štruktúru, ktorú odráža 
stupňovitá stavba fenomenológie. Odráža ju aj situácia nezain-
teresovaného pozorovateľa, ako témy i subjektu fenomenológie, 
ako vyústenia metodologického uvažovania, ako človeka vo sve-
te, ako interpretačne živej témy fenomenológie.

Aj na konci Husserlovho úsilia tak nachádzame nové mož-
nosti ako formulovať fi lozofi cké úlohy,257 neustále prenikanie 
k uchopovaniu pojmov a hľadaniu problémov. Druhou stra-
nou tejto otvorenosti je uvažovať o hraniciach fenomenoló-
gie (a celkovo fi lozofi e). Tie sú otvorené v tom zmysle, že ich 
limitu môžu uvidieť tí, ktorí ju chcú prekročiť258 – a v ďalšej 
časti sa v súvislosti s redukciou pozrieme na dve aktuálne a 
zároveň protikladné možnosti ako prekročiť hranice Husser-
lovej fenomenológie. V Doslove k Ideen III, ktorý bol určený 
všetkým zväzkom Ideen, respektíve v Predslove k anglickému 
prekladu Ideas I Husserl uvádza: podobne ako rieky a horské 
svahy, ktoré nejaký objaviteľ prvýkrát videl a opísal, ostávajú 
stáť aj potom, čo ich opis spresňujú a dopĺňajú ďalší bádatelia, 
podstatná súvislosť fenomenologického druhu ostáva pevná 
a neoblomná voči váhe zlepšení a dokončení. Na hrane tejto 
predstavy sa budú pohybovať Natalie Deprazová, Francisco 
Varela a Pierre Vermesch, ako aj Michel Henry s Jean-Lucom 
Marionom.

„Filozofi cké ‚umenie‘ je však nekonečné a vzhľadom na ne-
konečnosť, čo sa stala životnou úlohou, od ktorej naplnenia 
závisí bytie alebo nebytie, je človek vždy začiatočník a dieťa, 
nech by žil akokoľvek dlho.“259 Inchoatívnosť, nekonečná me-
ditácia, ako to vyjadril napríklad Merleau-Ponty,260 je základ-
nou vrstvou výkonu, a tým aj zmyslu redukcie, pod ktorou sa 
rozvíja Husserlova možnosť onoho „vždy znova“.



� 125 �

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

NOVÉ KONTEXTY REDUKCIE

Ak redukciu nepovažujeme iba za epizódu v dejinách fi lozo-
fi e, ale vnímame ju ako funkčnú metódu, môžeme vidieť, ako 
inšpiratívne pôsobí v súčasnom výskume. Jej oživenie priná-
šajú kognitívne vedy, ktoré zase oživujú diskusiu o povahe 
naturalizovanej fenomenológie. Na druhom brehu uvažova-
nia o redukcii stojí myšlienka radikalizácie, ktorá prekonáva 
alebo rozrušuje hranice husserloveskej fenomenológie, a tým 
otvára otázku hraníc javenia. Venujme sa na záver obom prú-
dom tohto myslenia.

Redukcia v kognitívnej vede

Niekomu sa to môže javiť tak, že sa problematika fenomeno-
logickej redukcie nachádza v napätí medzi svojím dejinným 
skúmaním a aplikovaním. Akoby toto napätie ponúkalo dve 
(nemenej napäté) možnosti – otvárať fenomenologickú re-
dukciu v Husserlových textoch alebo ju vkladať do života. Na 
jednej strane stoja zástancovia možností interpretácie a opisov 
postupov, na druhej strane počuť hlasy: dosť bolo slov a tex-
tov, začnime fenomenológiu robiť. Situácia vymedzenia opro-
ti sebe stojacich pozícií sa nachádza aj v skúmaní vedomia 
z prvej a tretej osoby, ktorá metodologicky rozdeľuje vedcov 
a vytvára medzi nimi priepasť. A mohli by sme sa vydať aj do 



� 126 Jaroslava Vydrová 127 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

dvoch svetov, ktoré by sa dali voľne opísať ako svety začiat-
ku a konca 20. storočia, svety Edmunda Husserla a Francisca 
Varelu, svety fenomenológie a neurovedy. Tieto tri zdanlivo 
odchodné príklady však spolu súvisia. Hoci sa neprekrývajú, 
v mnohých aspektoch sa stretávajú. Mohli by sme ich považo-
vať za tri okruhy, prostredníctvom ktorých sa rozplieta vzťah 
fenomenologickej redukcie a praxe.

Situácia napätia, trhliny dvoch svetov nemusí vyústiť do 
rozpoltenia alebo vzájomného odmietania, nemusí však viesť 
ani k popretiu v mnohom azda plodných rozdielov. Aká ces-
ta sa tu ponúka? Netreba sa pokúšať iba o premosťovanie di-
vergentných postupov, stieranie dvoch oproti sebe stojacich 
pólov, „rôzne pohľady na rovnaký fenomén sú v skutočnosti 
mimoriadne konvergentné“. Rovnako zaujímavá je aj druhá 
možnosť, keď sa dva póly, dva prístupy, dve témy… vzájomne, 
recipročne ovplyvňujú, spoločne obmedzujú alebo sa zasahu-
jú.261 Takýto prístup k otázkam – alebo skôr východisko zo 
situácie, ktorá inak často končí v protikladnom vyhrotení – 
podľa názorov francúzskej fenomenologičky Natalie Depra-
zovej a čílskeho neurovedca Francisca Varelu môže poskytnúť 
práve fenomenológia a jej metóda.

Teoretické ako praktické et vice versa
Uchopenie fenomenologickej redukcie a samotná redukcia 
ponúka viacero možností. Tvrdiť, že fenomenológ má robiť 
fenomenológiu, vykonávať redukciu, ešte neznamená veľa. 
Ani očakávanie, že sa dostaneme k výpočtu vstupov a výstu-
pov, k uzavretému zoznamu operácií a aplikácií, nie je celkom 
namieste. Postoj fenomenológa ako fi lozofa je skôr nezain-
teresovaný (v duchu „sein lassen“), odhaľujúci vrstvy skutoč-
nosti, refl ektujúci skúsenosti, konštituujúci ich zmysel, a tým 
je aj iteratívny a otvorený. Hoci sa nachádzame väčšinou pri 

všeobecne kladených otázkach, môžeme ísť aj cestou rozmie-
ňania na drobné. A hoci sme na pozíciách teoreticko-fi lozo-
fi ckého postoja, nemusíme sa vyhýbať prienikom s praxou, 
praktikami, pragmatikou.

Vlastný prístup k vzťahu teórie a praxe prináša špecifi cká 
situácia fenomenológa, ktorý vykonáva redukciu a zdokona-
ľuje refl exívny postoj a zároveň postoj fenomenológa-pozo-
rovateľa, ktorý je vtelený vo svete. Môžeme tu rozlíšiť aj istý 
druh praktík, úkonov, ktoré so sebou nesie výkon redukcie. 
Navyše zmena, ktorá s redukciou prichádza, sa nevyhnutne 
prenáša aj do života fenomenológa. Aj preto môžeme v ne-
skorších spisoch pozorovať Husserlove úpravy, ktoré nahrá-
dzajú slovo pozorovateľ výrazom Ja, nahrádzajú hľadisko po-
zorovateľa mojím hľadiskom.262 Natalie Deprazová prvotný 

„oxymoron“, zdanlivý protiklad teórie a praxe, poníma v sú-
lade so svojím prístupom – „refl exia a vtelenie, kontemplá-
cia a konanie nestoja v opozícii, ak jedno začne zúrodňovať 
druhé, a tým sa každé z nich stupňuje až do bodu, v ktorom 
sa stávajú vzájomne nerozlíšiteľné“.263 Príkladom, ktorý má 
ilustrovať to, ako možno zaktivizovať myslenie a teoretic-
ky ukotviť konanie, môže byť samotná redukcia oživená 
v Deprazovej projekte, ktorý rozpracovala spolu s Varelom 
a Vermeschom.

Zatiaľ čo sme doteraz sledovali dynamickú štruktúru dvo-
jíc latentné – zjavné, implicitné – explicitné, títo traja au-
tori hovoria o konfúznom a jasnom, čím naznačujú, že ide 
o procesy, ktorými sa niečo vnútorné stáva jasne vedomým, 
pred-refl exívne refl exívnym („aufmerksames Anwesendsein“, 

„becoming aware“).264 Fenomenologická metóda, ktorá sa 
v tomto prípade sústreďuje na epoché, smeruje až k hraniciam 
možného opisu. 

Postup prechádza troma krokmi:



� 128 Jaroslava Vydrová 129 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

1. Predbežne sa zdržať, zmeniť pozornosť, prelomiť prirodze-
ný postoj, vyradiť habituálne vzorce.

2. Obrátiť pozornosť, zmeniť pohľad zvonka dovnútra.
3. Nechať alebo prijať skúsenosť, zmeniť kvalitu pozornos-

ti.265

Epoché

 Zdržať sa Obrátiť pozornosť
 Enthaltung Umkehrung des Blickes
 Suspension Redirection

Nechať tak
Loslassen

Letting-go

Táto schéma sa používa v DEPRAZ, N. – VARELA, F. J. – VERMESCH, P.:
Die phänomenologische „Epoché“ als Praxis, c. d., s. 216

Hoci sa autori v duchu svojho prístupu neodvolávajú zvlášť 
na Husserlove texty, ale celkovo na fenomenologickú či vý-
chodnú tradíciu, uvádzajú analogické príklady práce terapeu-
ta, maliara alebo metódy tibetského a japonského buddhizmu 
a vyrovnávajú sa s podobnými problémami, ktoré (vedome 
alebo nevedome) vystupujú na povrch aj u Husserla. Najskôr 
je to otázka motivácie, začiatku, potom náročnosť prechodu 
od vonkajších aktov k vnútorným – prechod od prirodzené-
ho k nezainteresovanému je vskutku „neprirodzený“ –, čo sa 
prenáša aj do praktickej roviny pri aplikácii týchto postupov. 

Obrátiť sa do vnútornej sféry je samo osebe náročné a zároveň 
treba rozlišovať, kedy ide o adekvátnu (v Husserlovom jazyku 
čistú či fenomenologickú) refl exiu a ako je možné ju verbali-
zovať. Ak sa má projekt naplniť, musí nasledovať aj vysvetlenie 
odhalených procesov. Zvládnutie prekážok sa spája s tým, čo 
si intuitívne môžeme predstaviť pod slovami technika, úsilie, 
cvičenie či tréning.

Na viacerých rovinách sa ukazuje, že „zmena nasmerovania 
pozornosti, ponímaná ako kognitívny akt, zodpovedá kona-
niu“,266 pričom táto téza sa ešte viac posilňuje v prípade pasív-
ne vyzerajúceho „Loslassen“, „Kommen-lassen“, „Letting-go“, 

„Surrendering“, ktoré vyjadrujú tretí krok epoché. Ten sa má 
dostať k rovine toho, čo sme najskôr metaforicky nazvali la-
tentným, implicitným a čo autori spájajú s oblasťou pred-re-
fl exívneho. Pozornosť sa už nezameriava na „čo“, neočakáva 

„niečo“, je skôr „očakávaním bez poznania obsahu“, bez vypl-
nenia, je otvoreným očakávaním, „pozornosťou zameranou na 
možné vyplnenie“.267 Rovina tohto vynárania, prichádzania, 
autopoiésis so sebou nesie určitú prázdnotu, z ktorej vyrastá 
samotný refl exívny akt. Je to náročný a osobitý výkon, pretože 
zastavuje prirodzený refl exívny prúd. Epoché sa tým neuza-
tvára. Refl exia a vynáranie refl exie nesleduje lineárne smero-
vanie od začiatku po koniec, alebo hľadanie začiatku, ale stále 
sa oživuje v cirkulácii troch okruhov.

Zastavme sa na chvíľu pri dynamike pohybov fenomeno-
logickej metódy. Autori nachádzajú dva korelatívne pohyby, 
ktoré sú v samotnom cykle epoché, v cykle opisujúcom emer-
genciu: nasmerovať sa na seba a otvoriť sa pre seba. Francisco 
Varela používa slová starej angličtiny – „hither and thither“. 
Tieto pohyby majú podobu akejsi „diastoly a systoly, kon-
trakcie a dilatácie“.268 Refl exívny moment dopĺňa afektívne, 
kognitívnu zložku emocionálna, nasmerovanie má pendant 



� 130 Jaroslava Vydrová 131 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

v nezámernom. Sú to „spojené nádoby“. Vynáranie vedomia 
sa teda neodohráva v jednoznačne vedomej dimenzii, ale 
prepája pred-refl exívnu a refl exívnu rovinu. Vráťme sa k hus-
serlovskému slovníku. V ňom sa tento problém prepisuje 
skôr do dvojice pôvodná intencionalita a intencionalita, do 
problému zjavovania časového vedomia, konštitúcie Ja, pô-
vodného Ja („Ur-Ich“).

Prvá, druhá a tretia osoba
Fenomenologická metóda sa stáva súčasťou nového kontextu 
a výskumu na neuronálnej, a tým neuro-vedeckej rovine. Skôr 
než tematické vyjasnenie nás bude zaujímať metodologická 
a vedecká oblasť. Slovami Natalie Deprazovej: „Nie je to len 
vec odhalenia neznámych praktických koreňov metódy reduk-
cie, ale aj upozornenie na spôsob, akým je samotná táto prax 
vedecká, a teda schopná založiť nový typ objektivizácie.“269 
S tým súvisí otázka hovorenia z prvej a tretej osoby, s ktorou 
sa spája zásadný explanačný problém („explanatory gap“).

Pri skúmaní vedomia, skúsenosti, sú v hre obe možnosti, 
ktoré sa vylučujú, no zároveň sú obe vlastným spôsobom ne-
dostatkové. Pohľad tretej osoby je pohľadom zvonka, odni-
kiaľ, ktorý si chce zachovať neutrálny status, vedeckú objekti-
vitu. Uniká mu podstatná a neredukovateľná časť skúsenosti, 
ktorá je prístupná prvej osobe, zakúšajúcemu. Tejto rovine 
zase chýba objektivizácia. Pred podobnou dilemou stála aj 
Husserlova fenomenológia, ktorá hľadala účinný balans me-
dzi subjektívnymi priebehmi a objektívnymi výsledkami. 
Fenomenologickú metódu, vďaka ktorej prvá osoba získava 
„trénovaný“ prístup k svojej skúsenosti, možno doplniť pozí-
ciou druhej osoby, ktorej odhalené poznatky sprostredkúva. 
Tá síce nemá prístup do prežívania prvej osoby, môže však 
uplatňovať sústredenejšiu a trénovanú empatiu. Francis-

co Varela ďalej zdôrazňuje, že ponímanie, podľa ktorého sa 
prístup prvej osoby považuje za „privátny, je nešťastné. Prvá 
osoba je takisto verejná ako tretia osoba“, ani fenomenológia 
nie je súkromnou záležitosťou („private trip“).270

Divergentné pohľady možno zblížiť pragmatikou, kto-
rá sa odzrkadľuje v hľadaní spoločných ohraničení, vplyvov 
(„mutual“, „reciprocal constraints“), ktoré vypĺňajú priepasť 
medzi dualizmami. A sme pri pracovnej hypotéze neurofe-
nomenológie: „Fenomenologické vysvetlenia štruktúry skú-
senosti a ich náprotivky v kognitívnej vede sa k sebe priťa-
hujú prostredníctvom vzájomných ohraničení.“271 Dve strany 
jednej mince predstavujú vonkajšie prejavy procesov a feno-
menologické opisy prežívanej skúsenosti. Úsilie zachytiť ich 
vzťah nemôže podliehať jednoduchej kauzálnej štruktúre, 
tým by sme nič nové nezískali.

Aj táto rovina problému sa dotýka zvláštneho prepojenia 
theorein a prattein. Ako sa málo rozvinula pragmatika fenome-
nologickej redukcie, viac sa o nej číta a píše, než sa vykonáva, 
tak možno ovplyvniť aj činnosť vedeckej komunity, ktorej fe-
nomenológia môže poskytnúť dôležité vhľady do metodoló-
gie a fenomenologického opisu skúsenosti. V tomto kontexte 
uveďme napríklad jeden základný, no nie triviálny poznatok, 
ktorý môže byť prínosný napríklad pre rozpustenie circulus 
vitiosus vzťahov ja – ty – on: „Ja“ fenomenológa alebo neuro-
vedca sú vždy vtelené vo svete. V textoch troch autorov preto 
zaznieva: „on“ je vždy nejaké „ja“.

Medzi empirizmom a transcendentalizmom
Spoločné plochy fenomenológie a neurovedy, ktoré nabádajú 
na vytvorenie zväzku medzi dvoma prístupmi, sa zakladajú na 
prienikoch metódy, predmetu skúmania aj jednotlivých men-
ších tém. Projekt Husserlovej fenomenológie sa zameriava na 



� 132 Jaroslava Vydrová 133 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

subjektívne skúsenosti, štruktúru subjektu, založenie prísnej 
vedy, hĺbkové rozpracovanie metodológie a jej využitie pri kla-
dení ďalších otázok. Podobné ambície si kladie aj nový projekt, 
ktorý ich prepisuje do jazyka a tém kognitívnych vied, hoci sa 
nebráni napríklad ani meditačným technikám. V hre je via-
cero možností: „sobáš“ fenomenológie a neurovedy (Varelova 
naturalizovaná fenomenológia alebo neurofenomenológia), 
prepojenie transcendentálneho a empirického (vo variante 
fi lozofi ckého a ontologického programu transcendentálneho 
empirizmu Natalie Deprazovej), ale aj kritika pokusov o natu-
ralizáciu (napríklad zo strany Dana Zahaviho). Tieto projekty 
možno vnímať práve cez širšie položenú tému pragmatiky fe-
nomenologickej metódy.

V textoch týchto autorov implicitne aj explicitne vidieť roz-
hodovanie sa medzi empirickou a transcendentálnou stránkou. 
To nás okrem doterajších prienikov a priblížení stavia aj pred 
nevyhnutné divergencie. Hoci by si takáto úvaha vyžiadala de-
tailnejší rozbor a hĺbkové štúdium neurovedy, položme z po-
zície fenomenológie aspoň zopár otázok, ktoré ich aktuálne 
prepojenie problematizujú: Nie je toto použitie metódy do 
istej miery reduktívne – v tomto prípade v zmysle eliminujú-
ceho? Vyjasňuje sa metodologicky aplikovanie epoché zo stra-
ny fenomenológie, alebo zo strany neurovedy, alebo z iného 
stanoviska? Nestráca sa naturalizáciou z fenomenológie niečo 
zásadné? Je prístup k vede, ktorý zaujíma fenomenológia a ne-
urofenomenológia, jednotný? Nehovoria obe disciplíny pred-
sa len z rôznych perspektív – v zmysle iných úrovní? Možno 
opustiť (zaužívané i do veľkej miery odôvodnené) rozlíšenie 
fi lozofi ckého a vedeckého?

Diferencie tu majú svoje opodstatnenie. Ide najmä o šta-
tút pôdy, ktorú redukcia otvára. Jan Patočka ho zachytáva už 
v dejinnom kontexte: „… pokiaľ sa doterajšia koncepcia skú-

mania ‚prírodnej vedy‘ riadila myšlienkou absolútneho bytia 
sveta a od neho závislého bytia ducha, teraz sa objektívny pól 
vidí a skúma vo svojej nie kauzálnej, ale bytostne-štrukturálnej 
závislosti od subjektívnych korelátov (vo svojej štrukturálnej 
konštitúcii)“.272 K čomu Dan Zahavi s Alanom Murrayom do-
dávajú, že účel prístupov (neuro)vedy a fenomenológie a šta-
tút ich poznatkov sú rozdielne. Neuroveda stavia na existencii 
prirodzeného sveta, a tým ostáva na pozíciách postoja, ktorý 
fi lozof problematizuje a fenomenológ dáva do zátvoriek (aby 
uchopil jeho zmysel), čím dochádza k „fundamentálnym roz-
dielom v ich teoretickej orientácii“. Inými slovami, naturalizá-
ciou prichádza fenomenológia do určitej miery o fi lozofi cký 
rozmer.273 Je to azda aj kvôli tomu, čo všetko Edmund Husserl 
spájal s fenomenologickou redukciou, ktorá z projektu neu-
rofenomenológie akosi vypadáva. Práve fenomenológia kladie 
do radikálnej pochybnosti – fi lozofi cky povedané – trans-
cendenciu, snaží sa o čistú refl exiu a následne o udržanie re-
fl exívneho postoja. Stretli sme sa s rôznymi rovinami vzťahu 
teoretického a praktického a teraz sa dostávame k ďalšiemu 
dôležitému rozmeru, ktorý so sebou nesie prax fenomenolo-
gickej redukcie. Povolanie („Berufung“) fenomenológa v sebe 
obsahuje otázku absolútneho „má sa“, zdôvodnenia možnosti 
poznania a „života v postoji epoché“ (Hua XXXIV, 311).

Ak sme predtým pomenovali svety Edmunda Husserla 
a Francisca Varelu, hovorili sme vlastne o svete transcenden-
tálnej fenomenológie a svete neurofenomenológie, natura-
lizovanej fenomenológie. Začali sme tým, že namiesto nive-
lizovania rozdielov je dobré ich ponechať, namiesto ambícií 
syntetizovať či premosťovať, je dobré nechať sa vzájomne 
usmerňovať. Aj preto možno ostať predsa len pri hovorení 
o dvoch svetoch. V oboch je toho, použijúc slová Eugena Fin-
ka, azda ešte veľa otvoreného.



� 134 Jaroslava Vydrová 135 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

Michel Henry a Jean-Luc Marion: problém 
javenia a danosti

Nová vlna fenomenológov, respektíve postfenomenológov sa 
najmä vo Francúzsku vyznačuje tendenciou uvoľňovať sa zo 
vzťahov Ja (asubjektívnosť, ne-intencionálnosť) a orientovať 
sa na problémy dávania a javenia. Tieto koncepcie sa nevyhý-
bajú ani refl exiám a kritike fenomenologickej metódy v po-
dobe proti-redukcie či proti-metódy, respektíve v podobe jej 
prehĺbenia, hyperbolizovania, krajného radikalizovania.

Skúsme sa preto pozrieť, akú alternatívu ponúkajú dvaja 
predstavitelia tohto radikalizovaného myslenia. Vyberáme 
si rozmer, ktorým celé skúmanie okolo redukcie obohacuje 
(alebo skôr nanovo stavia) Michel Henry, a toto čítanie pre-
kryjeme analýzami dávania Jean-Luca Mariona. Obaja auto-
ri budú kriticky čítať najmä Husserlovu Ideu fenomenológie 
a skúmať možnosti a hranice redukcie.274 Akej kritike, akému 

„nie“ a akému „proti“ tu čelí koncepcia fenomenologickej 
metódy a aké „za“ ponúkajú dva návrhy z prostredia francúz-
skej fenomenológie?

Transcendencia verzus odpor
Začnime najskôr minimalistickým pohľadom do textov, 
v ktorých sa redukcia explicitne aj implicitne vyskytuje, čím 
predznačuje svoju charakteristiku a výkon. Príklady budeme 
čerpať z Henryho ranej práce Filozofi a a fenomenológia tela, 
v ktorej je redukcia prítomná a má tu pozíciu východiska 
i pomocného nástroja.

„Musíme však spresniť význam práve vykonávanej fenome-
nologickej redukcie, aby sme rozlíšili jasnejšie charakter pô-
vodného vedenia a hranice, ktoré ho spájajú s rôznymi typ-
mi v ňom založeného poznania.“275 Je to vedenie a poznanie, 

ktoré sa odvíja od vzťahu k telu – to by sme mohli opísať ako 
Henryho východiskovú tézu. Výkonom, ktorý Michel Henry 
realizuje, najskôr nachádza a vymedzuje jednotlivé poníma-
nia (biologického, živého, ľudského…) tela, kategórií, daností, 
ktoré sú viac alebo menej vzdialené od základného zmyslu, sú 
preto ne-pôvodné, inými slovami sú kontaminované rôznymi 
formami transcendencie – od jej zjavných podôb až po subtíl-
nejšie a skryté nuansy. Hneď od začiatku preto uňho získava 
redukcia zásadnú úlohu určitej rozrušovateľky zaužívaných 
názorov a interpretácií. Redukovať v konečnom dôsledku 
znamená zbaviť sa „obrovskej oblasti ľudského vedenia“ a nájsť 

„pôvodné a absolútne vedenie“.276

Fenomenologická redukcia sa v analýze objavuje akoby 
automaticky, prirodzene. Namiesto špeciálnych metodologic-
kých vstupov a odôvodnení nachádzame stručné charakteris-
tiky, ktoré sú však podnetné a vysvetľujúce a ktoré poukazujú 
na vnútornú prepojenosť Henryho fenomenológie a redukcie. 
Môžeme sa tu stretnúť s predsavzatiami „jednej“, „obsiahlej“ 
redukcie, so sformovaním opozície voči všetkým konštrukci-
ám, teóriám, hypotézam, vedám…, dokonca so „stálym pohy-
bom“, ktorý sa u Henryho odvíja od fi lozofi e Maina de Birana 
a ktorý vkladá do uvažovania o subjektívnom tele. Ak by sme 
vedľa seba postavili rad citátov vybraných zo siete argumen-
tácie, mohli by sme ich rovnako dobre priradiť Edmundovi 
Husserlovi aj Michelovi Henrymu.

1. „Fenomenologická refl exia odhalí absolútnu evidenciu 
faktu a pod ťahom redukcie zanechá hypotetické (teda ab-
surdné) časti teórie“;

2. „fakty, ktoré ju [vnútornú transcendentálnu skúsenosť – 
pozn. J. V.] konštituujú, patria do sféry cogito, sú to zážitky 
(„Erlebnisse“)“;



� 136 Jaroslava Vydrová 137 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

3. fenomenológia „otvára s fenomenologickou redukciou 
principiálne novú skúsenosť, ktorá nie je skúsenosťou sveta, 
a stavia nás tým priamo na absolútnu pôdu.“

Dodajme, že prvé dve formulácie patria Michelovi Henry-
mu,277 posledná Edmundovi Husserlovi (Hua XXXIV, s. 
XXIII). Redukcia v spomínaných významoch sa podobá tak 
Husserlovej fi lozofi ckej epoché, ako aj fenomenologickej re-
dukcii ako prechodu od transcendencie k imanencii, teda re-
dukcii na imanenciu. Takýto pohyb nachádzame v Ideen I aj 
v Henryho-Biranovej analýze (napríklad dedukcie kategórií). 
No musíme sa spýtať, či zhoda pojmov a predbežná identifi ká-
cia podobných kontextov a prístupov vedie skutočne k tým is-
tým významom a dôsledkom. Michel Henry v jednej z kľúčo-
vých pasáží uvádza, že je to práve výkon „redukcie, ktorej práca 
deštrukcie môže osvetliť fundamentálnu štruktúru, ktorou je 
konkrétna existencia, ontologické vedenie a v konečnom dôsled-
ku základ vedy ľudského ducha umožňujúci fi lozofi u.“278 Priblíž-
me sa preto k širokému rámcu týchto troch okruhov, ktorý by 
mohol odpovedať na položenú otázku.

Z rôznych využití redukcie u Michela Henryho si vyber-
me dve úvahy, ktoré tu zohrávajú svojím spôsobom výnimoč-
nú úlohu – o kategórii substancie a koncepcii subjektívneho 
pohybu. Prvá asi najviac zápasí s nánosmi transcendencie, no 
zároveň vedie ku „kontinuu odporu“ (le continu résistant, re-
sisting continuum), ktoré by sme mohli nazvať jedným z cie-
ľov redukcie (či rezíduom?). Druhá je nositeľom istoty, ktorý 
poukazuje na význam a realitu sveta. Redukcia očisťuje kon-
tinuum odporu od všetkého, čo vedie ku konštitúcii trans-
cendencie, k zmyslovému svetu, od akejkoľvek premennej 
v takzvanom transcendentnom prvku x – a Henry ukazuje, 
aké rôzne podoby, od obskúrnych až po vedecké, môže táto 

premenná nadobudnúť. Zároveň preniká k zmyslu subjektív-
neho, k ego: „kontinuum odporu ostáva vo sfére istoty tak, 
ako je teraz čisté bytie ego redukované na úsilie.“279 Aké sú 
výsledky redukcie? Neredukovateľným je jednak subjektívne 
a organické telo, jednak redukcii odolá bariéra, odpor, tlak, 
na ktorý naráža úsilie života subjektívneho tela. Inými slo-
vami, „istota vlastná sfére absolútnej imanencie, v ktorej sa 
odohráva pôvodný pohyb, je práve istotou rezistentného prv-
ku, ktorý obsahuje.“280 Spomínaná fundamentálna štruktúra 
existencie, pohyb, úsilie sú pociťované špecifi ckým spôsobom 
vedenia, refl exie, zakúšania, ktoré však nie je sprostredkované 
odstupom. Naopak, je to „cítenie (le sentir, sensing,) v absen-
cii akéhokoľvek objektu“,281 je to zužovanie a približovanie, 
v ktorom v konečnom dôsledku zaniká fenomenologická diš-
tancia. Azda by sa dalo povedať, že intenzívnosť redukcie sa 
prejavuje v milieu imanencie, kde sa stráca vzdialenosť, kde sa 
opúšťa zmysel pre „medzi“, „od“ alebo „pri“.

Ak nepovažujeme metódu iba za slepý nástroj v rukách 
nejakého systému, potom je zaujímavé všímať si jej hranice, 
možnosti a variabilitu. Uzlovým bodom, alebo ako to nazý-
va Henry, osou redukcie je odpor, ktorý sa kladie, a ktorý sa 
stretáva s úsilím. Ako sa bude rozvíjať život, ktorý je nosným 
pojmom tejto fi lozofi e, budú sa určovať aj „súradnice“ aktivity 
a pasivity. Hoci je motívom tejto dynamiky prienik k absolút-
nej, čistej imanencii, k absolútnej transparentnosti, môžeme 
si podržať v pamäti, akú úlohu tu hrá – alebo by mohlo zo-
hrať – kontinuum odporu. Nebude práve ono miestom, cez 
ktoré k nám a z nás bude prenikať druhé telo, iný svet, niečo 
z ne-imanentného?282 Nebude mať toto „miesto“ skôr charak-
ter hranice než otvoreného priechodu? Dá sa ostať za touto 
hranicou, no dá sa „aj odvážiť pohybovať v šere pomedzia ale-
bo sa odvážiť ďalej smerom k viac presvetlenému skutočnému 



� 138 Jaroslava Vydrová 139 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

svetu“,283 ako uvádza Róbert Karul. Miesto-pomedzie môže 
predstavovať zásadnú stránku vykonanej redukcie a zdôraz-
niť črtu, ktorá síce nemá dominantnú úlohu v Henryho-Bi-
ranových analýzach, ale môže byť kľúčom k otázkam, ktoré 
nie je jednoduché položiť na rovine absolútnej transparencie. 
Jednou z nich je napríklad intersubjektivita. Bolo by to roz-
hranie hry na pomedzí fenomenológie tela, ktoré by ju záro-
veň mohlo oživovať v dynamike úsilia a odporu. Ostáva však 
otázkou, či by kontúry, ktoré by týmto spôsobom nadobúdala 
transparentnosť, neboli vždy odsúdené na (nezvratné?) riziko 
kontaminovať sa transcendenciou.

Aby sme poukázali na významový kontrast rovnakých poj-
mov redukcie, ich konzekvencií a „rozohrania hry“, ktorú re-
dukcia spúšťa, musíme sa vrátiť k Husserlovi, ktorý po redukcii 
dospieva k čistému vedomiu, korelácii bytia sveta – bytia ve-
domia, ktorá predstavuje nevyhnutnú prepojenosť s konštitú-
ciou, intencionálnym vedomím, nachádzaním transcendencie 
v imanencii. A to je rovina, ktorú si u Husserla všíma Henry. 
Husserlova cesta má dva konce – vyraďovať z hry a rozohrať 
novú hru. Na jednej strane je silou redukcie jej radikálny ťah 
k fenomenologickému poľu, avšak na druhej strane jej pre-
viazanie s rezíduom a konštitutívnymi analýzami prináša rad 
kritických a odmietavých reakcií. Je to miesto, na ktorom sa 
s Husserlom rozchádzajú viacerí fenomenológovia. Ako je to 
s Michelom Henrym?

„Iba“ metóda
Od inštruktážneho usmernenia a prejasnenia cesty, od jej zin-
tenzívnenia v nárazoch medzi úsilím a odporom – ako pôso-
bila redukcia v Henryho ranom texte – sa presúvame k osobi-
tej tematizácii metodologického rámca v texte z neskoršieho 
obdobia. Ak vo Filozofi i a fenomenológii tela vyznieval vzťah 

Husserlovej a Henryho redukcie viac-menej neproblematicky 
a nebol zvlášť refl ektovaný, tu je už polemický.

Aká je tu Henryho východisková otázka? Motívom jeho 
kritickej analýzy je previazanie fenomenológie a jej metódy, od 
ktorého sa má odvíjať samotná možnosť fenomenológie, spô-
sob ponímania nej samej.284 Henry postupne sleduje priebeh 
piatich prednášok z Husserlovej Idey fenomenológie,285 v kto-
rých dominuje téma kritiky poznania nasmerovaná na to, aby 
odhalila podstatu poznania. Tieto prvé formulácie fenome-
nologickej metódy môžeme priamo uviesť, pretože celé ďalšie 
uvažovanie v prednáškach aj ich kritika sa odvíja od nich:

„Na začiatku kritiky poznania musíme opatriť indexom proble-
matickosti celý svet, fyzickú i psychickú prírodu, rovnako ako 
vlastné ľudské Ja so všetkými vedami, ktoré sa k týmto predmet-
nostiam vzťahujú. K ich bytiu, k ich platnosti sa nevyslovujeme.“

„Táto έποχή, ktorú musí kritika poznania vykonať, nemô-
že znamenať, že nielen na začiatku, ale ustavične uvádza táto 
kritika v pochybnosť každý poznatok, teda aj svoj vlastný, že 
nesmie ponechať v platnosti nijakú danosť, teda ani tú, kto-
rú sama zistila. Ak nesmie predpokladať nič ako vopred dané, 
potom musí začať takým poznaním, ktoré odnikiaľ slepo 
neprevzala, ale ktoré si sama dala, ktoré ona sama kladie ako 
prvé“ (IF, 33/29).

Pre Henryho je zásadným určením (absolútna) danosť, respek-
tíve sledovanie toho, čo je dané, a modu daného, teda dávania. 
Útvary myslenia, ktoré sa ukazujú v mnohotvárnych sférach, 
možno podľa Husserla refl ektovať a privádzať k čistému ná-
zoru, zreniu („Schauen“), vďaka čomu sa presúvame z oblas-
ti transcendencií a nejasností k absolútnej danosti mienenia 
poznania.286 Husserlova radikálna pochybnosť, vyraďovanie 



� 140 Jaroslava Vydrová 141 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

transcendencie a kritika, ktoré vyústili do prvej formulácie 
fenomenologickej epoché a redukcie, sa preto môžu zastaviť 
v jednom bode: „Ak však kritika poznania nesmie prevziať ni-
jaký poznatok vopred, sama môže začať tým, že si tento pozna-
tok sama dá…“ (IF, 36/33). Nepochybne sa bude môcť opierať 
o absolútne poznanie, evidenciu cogitatio, imanenciu.

Pre Michela Henryho sa v tomto bode odohráva kľúčové 
rozhodnutie fenomenológie, s ktorým v mnohom nebude 
môcť súhlasiť. Na jednej strane je reelné cogitatio, na druhej 
strane videnie, ktoré podmieňuje jeho absolútnu danosť – 

„absolútnou danosťou je len do tej miery, do akej sa podrobuje 
pohľadu, čistému zreniu“.287 Metodický kruh, ktorý sa odvíja 
medzi danosťou a dávaním, prerastá až do ontologického kru-
hu. „Ako sa má založiť existencia cogitatio zo svojej sebada-
nosti v čistom pohľade, keď čistý pohľad túto predchádzajúcu 
existenciu cogitatio predpokladá?“288 Táto závislosť je prítom-
ná v redukcii: čo je videné v redukcii, to je absolútne. Druhým 
motívom, ktorý Henry sleduje, je „účel“ tohto postupu. Na 
jednej strane je pohľad myslenia, fenomény poznania, ktoré 
dominujú u Husserla, na druhej strane vyvstáva otázka pod-
staty javenia, fenomenality, života, ktoré zaujímajú Henryho. 
Táto otázka sa na záver tejto časti viac objasní, najskôr však 
musíme prejsť konzekvanciami, ktoré so sebou – pre Husserla 
uspokojivo, no pre Henryho nešťastne – priniesla redukcia.

Spomeňme stručne ďalšie problematické otázky, ktoré 
predstavujú rozchod v myslení oboch fi lozofov. Henry tu 
na chvíľu opúšťa päť prednášok (o refl exii a videní) a svoje 
čítanie prekrýva prednáškami o čase (o retencii a videní), 
v ktorých ukazuje, ako sa sebadanosť stráca. Husserl opisuje 
absolútnu danosť imanencie ako toto tu, čo je v sebe samom 
a zároveň ju prepája s intencionalitou. Tieto dva body Henry 
následne rozoberá.

1. Najskôr či a ako sa videné tohto počiatočného videnia 
dáva v retencii, čím sa absolútna danosť ocitá v neprítomnosti.

2. Pre Husserla je zároveň dôležitou súčasťou fenoménu 
vzťahovať sa na niečo, intencia, a tak k ďalším pojmom, kto-
ré sa podrobujú henryovskej kritickej analýze, patrí imanen-
cia a transcendencia. Husserl síce smeruje od transcendencie 
k imanencii, ale tento pohyb, ako sme už naznačili, dopĺňa 
o hľadanie transcendencie v imanencii. Pre Henryho tu do-
chádza k ich zámene v okamihu, „keď transcendencia… zau-
jíma miesto imanencie cogitatio“,289 keď imanencia končí vo 
svojom opaku. Ani „okľuka“ cez podstatu nie je uspokojivým 
riešením, a tak Henry otvára diskusiu o eidetickom prístupe, 
ktorý v tomto období u Husserla dominuje. „Redukcia je čis-
tým zrením („Schau“) podstaty cogitatio a vzťahovanie-sa-na 
je touto podstatou… V redukcii sa myslenie vzťahuje samo 
na seba na pôde toho, čím je: vzťahovaním-sa-na.“290 V tomto 
kruhu sa tak zase stráca „samotná možnosť vzťahovania-sa-na“, 
respektíve „videnie sa nevidí“.291

Výsledkom analýz je kritický pohľad na jasnosť a dosah re-
dukcie – na prostriedok, ktorý využíva (čisté zrenie), aj cieľ, ku 
ktorému dospieva (posun medzi imanenciou a transcenden-
ciou). Inými slovami, Husserlom zachytená podmienenosť 
pôvodného vzťahovania-sa-na videním, až vďaka ktorému sa 
ono má vyjavovať, predstavuje posun na rovine pôvodnej fe-
nomenality či vychýlenie v pôvodnom dávaní ako sebadávaní. 
Takéto „Verlagerung“ má osudové dôsledky. To, v čom reduk-
cia zlyháva, označuje Henry za stratu homogénnosti – „seba-
dávanie je štrukturálne heterogénne ‚vzťahovaniu-sa-na‘“.292 

Dôvodom, prečo sa Husserlove a Henryho analýzy od určité-
ho bodu rozchádzajú – obaja pracujú s podobnými pojmami 
a problémami, ktoré však kladú do iných súvislostí, respektí-
ve chcú sa pohybovať na rovine pôvodnej fenomenality, inak 



� 142 Jaroslava Vydrová 143 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

však vidia jej fenomenalizáciu –, je práve redukcia. „Lebo sa 
chápe ako metóda“,293 a to vnútorne obmedzuje fenomenoló-
giu, ktorá ostáva iba metódou na rovine myslenia a nedokáže 
preniknúť k afektivite v jej pasivite, ako to očakáva Henry. Fe-
nomenológia uviazla v „slepom bode“, ktorý sa posthusserlov-
ská fenomenológia snaží prekonať.

Proti metóde: Jean-Luc Marion
Podobný spôsob kritiky Husserlovej metódy rozvíja aj Jean-
Luc Marion, ktorý nepoužíva výraz proti-redukcia, ale hovorí 
o proti-metóde. Obaja fi lozofi  sa vo francúzskej fenomenoló-
gii radia k prúdu, ktorý sa charakterizuje ako radikalizovaná 
fenomenológia a čiastočne – u Mariona s výhradami – aj ako 
teologický obrat. Napriek všetkým rozdielnostiam a špecifi -
kám spomeňme ešte Emmanuela Levinasa, ktorého sem takis-
to možno zaradiť a ktorý zase používa pojem proti-intencio-
nality. U Mariona sa môžeme stretnúť s rozvinutím vlastných 
metodologických refl exií, no keďže sa jeho uvažovanie fi lozo-
fi cky aj terminologicky opiera o podobný bod, totiž o osudo-
vé rozhodnutie fenomenológie, ktoré sa spája s jej metódou, 
možno touto časťou Henryho kritiku doplniť.

Redukcia (ostávame v rámcoch Idey fenomenológie) smeru-
je k vzťahu daného a spôsobu dávania, k absolútnej danosti, 
k ukazovaniu sa, dávaniu sa, má „nechať javiť sa javenie“. Po-
dobne ako Henry, aj Marion tu nachádza paradox, apóriu, keď 
nám pri pokuse zachytiť javenie ako sebaukazovanie ono samo 
uniká pomedzi prsty. „Dá sa preto pod touto podmienkou ešte 
hovoriť o zabezpečenej ‚metóde‘ alebo o fenomenologickom 
‚princípe‘, keď takéto bezpredsudkové spytovanie počiatočnej 
originarity padá s určením jej vlastného zmiznutia v pôvod-
nej manifestácii sebaukazujúceho sa?“294 Podľa Mariona tu 
už nijaký garant v podobe princípu, metódy, a priori, súboru 

podmienok a dôvodov, nijaká defi nitívnosť jedného metodo-
logického kroku nepostačuje, a preto navrhuje proti-princíp 
v podobe a posteriori. Zároveň sa tým zbavuje výsostného po-
stavenia základných fenomenologických činiteľov, akými sú 
vedomie, Ja, intencionalita, intuícia či horizont – aposteriori-
ta prenecháva iniciatívu fenoménu,295 ktorý nie je zviazaný ni-
jakou inštanciou, je samostatný, autonómny. Marion sa bude 
koniec koncov opierať o jednu podmienku, a to iba o „mys-
lenie jeho jedinej podmienky, ktorou je jeho nepodmienené 
dávanie sa“.296 Redukcie sa tým nezbavujeme, ale uvoľňujeme 
ju z jej metodologického rámca, ktorý jej pevne určil Husserl. 
Stáva sa akousi anti-metódou. Ak v tomto kontexte Marion 
hovorí, „čím viac redukcie, tým viac dávania“, potom zároveň 
vypovedá, že „dávanie nemá nijaké hranice“.297 Od týchto hra-
níc ho redukcia – sama zbavená obmedzení – oslobodzuje.

Musíme sa však spýtať, čo nám toto uvoľnenie v poli pod-
mienok javenia a dávania prináša a v akej podobe sa nám uka-
zuje „vzťah“ dávania a daného, ako sa tu vlastne „necháva javiť 
javenie“. Ak sme ho v husserlovskej redukcii strácali – pretože 
nám uchopovaním unikalo a pretože ho videnie nevidelo –, 
ako ho teraz v proti-metóde objavujeme? To, čo je dané, dar, 
nie je podľa Mariona uzavretým výskytom a nesie v sebe od-
kaz dávania, od ktorého je neodlučiteľné, podrží/udržiava 
si stopu procesu svojho vy-lomenia do javenia: „každé dané 
manifestuje dávanie, pretože dávanie rozvíja proces jeho uda-
losti.“298 Dané je rozvinutím záhybu (le pli, Faltung) dávania. 
Dávanie tu pôsobí ako určitá „autorita“, „práca“ v danom, kto-
ré vystupuje k javeniu akoby tlakom. „Záhyb dávania, ktoré sa 
rozvíja, ukazuje dané, ktoré dávanie uvoľňuje.“299 To je cieľ no-
vej aposteriórnej fenomenologickej redukcie. Ako upozorňuje 
Karel Novotný: „Na javení je navyše pre novú fenomenólogiu 
podstatné práve to, čím sa vymyká eidetickej, apriórnej štruk-



� 144 Jaroslava Vydrová 145 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

túre intencionality, a s tým súvisí dôraz na udalostný charakter 
javenia. Vyvstávanie javov má charakter nepredvídateľnej uda-
losti, javy nie sú aktualizácie daných potencionalít.“300

Ak sme na začiatku tejto časti hovorili o príbuznosti kon-
cepcií Michela Henryho a Jean-Luca Mariona, treba aspoň po-
znamenať, že ich fi lozofi cké uvažovanie a závery smerujú inam. 
Určitá spoločná a-subjektívnosť, neintencionálnosť, dôraz na 
javenie sa u jedného prejavujú v radikálnom imanentizme fi lo-
zofi e života, zatiaľ čo u druhého je to nadbytok, transcenden-
cia saturovaného fenoménu, u jedného je to tlak na zrušenie 
dištancie, u druhého aj ponechanie priestoru pre odstup (no 
v inom zmysle než jednotnosť dávania) – hoci týmto určením 
sa posúvame k iným, viacvrstvovým témam, ktoré pri struč-
nom vyslovení môžu vyvolať konfúzie.

Ne-intencionálnosť fenomenológie
Ak Michel Henry píše, že „fenomenologická metóda odka-
zuje na predmet fenomenológie a je možná iba tak, že sa oň 
oprie“,301 potom povedať „nie“ základnému určeniu feno-
menológie a postaviť sa „proti“ jej metóde znamená vskutku 
otvoriť nové pole skúmania a nájsť nový postup, ktorým sa 
k nemu dá dostať, alebo ako to uvádza aj Henry, treba nájsť 

„inú koncepciu fenomenality“.302 Z tejto východiskovej otázky 
vychádza Henryho tretí text.

U Husserla bola metóda súčasťou systému, v ktorom sa 
rozvíjala, a s jej odmietnutím by padol aj jej predmet, et vice 
versa. To sme mali možnosť vidieť už v predchádzajúcom tex-
te. Tu sa budeme môcť pozrieť bližšie aj na to, akú úlohu zo-
hráva proti-reduktívna metóda u Michela Henryho. Základná 
alebo pôvodná rovina, ktorú u Husserla predstavovalo čisté 
vedomie, sa podľa Henryho v zásade odchyľuje od fundamen-
tálneho princípu, na ktorom navyše stavia. Kameňom úrazu, 

ktorý možno nájsť už v predchádzajúcich úvahách, je Husser-
lova intencionalita. Javenie („Erscheinen“) sa v nej vysvetľuje 
vzhľadom na to, čo sa javí („Erscheinende“), v tomto javenom 
sa však od seba odkláňa, „originárne sebajavenie javenia sa 
stráca“.303 Možnosť dávania sa stráca v tom, čo sa v možnosti 
dáva. Pôvodná rovina sa rozpúšťa v intencionalite. (Doplňme, 
že aj v Husserlových textoch možno nájsť cenné analýzy, ktoré 
prechádzajú pod intencionálnu vrstvu, k ne-intencionálnemu, 
Husserl sa zaujíma aj o pôvodnú intencionalitu či pred-inten-
cionalitu, Vor-Intentionalität, Ur-Ich. A hoci sa jeho skúmania 
nakoniec uberajú aj k intencionálnym implikáciám, nemožno 
zabudnúť na to, že táto rovina u Husserla existuje.)304 Hen-
ryho odhalenie fi lozofi ckej konfúzie ide v duchu „deštrukcie“ 
tých interpretácií a založení, ktoré deformuje transcendencia, 
smerom k tým, ktoré sú naopak transparentné, ako sme čítali 
už v prvom texte. Henryho analýzy, ktoré rozdeľuje značný ča-
sový odstup, sú si v tomto momente vnútorne blízke, pojmovo 
sa však presúvame k opačnému vymedzeniu „proti-“. Michael 
Staudigl uvádza: „Pojem proti-redukcie najskôr… intenduje 
deštrukciu tých podmienok viditeľnosti a metódy, podľa kto-
rých predstavovala historická fenomenológia fenomenalitu 
‚vecí samých‘ monisticky vo svetle extázy objektu ako transcen-
denciu.“305 Prejdime preto bližšie k samotnej metodologickej 
rovine, v ktorej sa tento prístup prehlbuje.

Radikalita Husserlovej redukcie je podľa Henryho nedo-
statočná, previazanie s konštitúciou a intencionalitou preňho 
predstavuje neakceptovateľný odklon od pôvodnej fenomeno-
logickej roviny. Čisté vedomie vložené do noeticko-noematic-
kej korelácie sa míňa s čistou fenomenalitou javenia. Michel 
Henry požaduje iný, hlbší krok. „Treba vykonať najradikál-
nejšiu redukciu, ktorá ako proti-redukcia podniká pokusvyradiť 
z hry samotnú intencionalitu a to, že necháva vidieť.“306 Je to 



� 146 Jaroslava Vydrová 147 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

veľmi silná fenomenologická kritika zvnútra, ktorá sa akoby 
završovala v tom, že ponúka hlbší negatívny výkon. Radí sa 
medzi tie námietky voči redukcii, ktoré sa týkajú napríklad 
nemotivovanosti, možností a hraníc výkonu, jej nemožnosti 
či slobody, záverom, ku ktorým dospieva, a samotného zmys-
lu redukcie, a ktoré Husserlovi adresovali jeho žiaci aj kriti-
ci. Schematicky povedané, diskusie o redukcii sa vychyľujú 
na stranu subjektivity, ego, alebo na stranu horizontu, sveta, 
pričom obe tieto strany spolu súvisia. Ak napríklad Jan Pa-
točka v známom vyjadrení uvádza, že „fenomenológia bez 
redukcie je teda zrejme možná; nie je však fenomenológia 
bez epoché“,307 Michel Henry naráža na podobný problém, 
avšak s inak formulovanou požiadavkou. Ak by sme si trúfalo 
požičali tieto slová a vložili ich do kontextu Henryho kritiky, 
mohli by sme azda povedať, že fenomenológia bez základnej 
redukcie je možná, niet však fenomenológie bez hlbokej, kraj-
nej, hyperbolickej308 redukcie.

Metodologický krok nestojí osamote a spúšťa celý rad ďal-
ších akcií. Javenie ako pôvodná vrstva – teda seba-javenie jave-
nia – sa odhaľuje ako to „najtajomnejšie“, „najjednoduchšie“, 

„najbežnejšie“ – ako život.309 Opäť sme sa priblížili k rovine, 
ktorá už nepotrebuje odstup, stočenie sa k sebe (re-fl ectere), 
dištanciu. Zároveň sme skôr v rovine synoným než rozvíjajú-
cích prívlastkov: Selbsterprobende Sich-erfahren, Selbsterschei-
nen des Erscheinen, Leben – seba-zakúšajúce zakúšanie-sa, se-
ba-javenie javenia, život. Čo nám dávajú tieto vysvetlenia? Čo 
možno o živote za týchto podmienok povedať? Henry sa teraz 
paradoxne nevyhne husserlovskej terminológii, hoci rovnaké 
pojmy sa tu už defi nitívne spájajú s inými význammi. Fenome-
nológia života sa doslova „konštituuje“ v redukcii, ktorá nás 
otvára, alebo nám otvára svet. Nie je to svet súcna, ale svet vo 
svojej pôvodnej fenomenologickej rovine javenia, s pôvodným 

a skutočne fenomenologickým charakterom, ktorý sa odvíja 
od života. Život je podkladom pre pochopenie a interpretáciu 
sveta, svetských záležitostí, ekonómie či techniky, avšak je to 
život ponímaný ne-intencionálnou fenomenológiou a pod pro-
ti-reduktívnou podmienkou.

Prítomná negativita
Z čítania troch Henryho textov a zo stručného predstavenia 
Marionovej kritiky na záver vyberme niekoľko metodologic-
kých charakteristík. Vo všeobecnosti možno povedať, že Hen-
ry používa redukciu ako príhodný nástroj prejasňovania prob-
lémov či rozlišovania pojmov. V tomto zmysle ide v rovnakej 
línii ako Husserlova kritika poznania (hoci ako sme videli, už 
v ranom texte smeruje Henryho očisťovanie vedenia k špeci-
fi ckej koncepcii telesnosti). No k jej cielenému výkonu patrí 
predovšetkým radikálnosť, ktorá ide proti výsledkom pôvod-
nej fenomenologickej redukcie. Z inštruktážnej kritiky sa stá-
va zároveň nosný prvok fenomenológie života, ktorý vytvára 
vlastnú vnútornú zrastenosť redukcie a fenomenológie života. 
Vyraďovanie transcendencie a existenčnej tézy je prvým radi-
kálnym záberom redukcie – vyčisťuje pole od všetkej transcen-
dencie, ktorá inými slovami predstavuje všetko heterogénne. 
Druhé a ešte zásadnejšie je Henryho určenie, že proti-reduk-
cia sa „netýka súcna, ale samotnej fenomenality“.310 Dalo by sa 
preto povedať, že je to akási redukcia redukcie, povedané s di-
alektickým prídychom – redukcia, ktorá prekonáva redukciu, 
redukcia, ktorá ide „za“ redukciu samotnú. Lebo Husserlovu 
otázku, ktorú kladie po výkone redukcie – čo nám vlastne 
ostáva? – s rizikom naviazaným na toto „čo“, si už nemôžeme 
položiť. Aj inak formulovaná otázka – pokiaľ má fenomeno-
logická redukcia siahať? – tu stráca opodstatnenie. Rovina, 
ktorá nepodlieha redukcii, prekonanie tohto „pokiaľ“, ono 



� 148 Jaroslava Vydrová 149 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

nezdolateľné zároveň uniká tematizácii, ktorú sme si zvykli 
spájať s intencionálnymi analýzami. Dominantnosť analýzy 
poznania a ponorenie sa do prežívania pôvodnej afektivity sa 
tu navyše rozchádzajú aj vo svojom účele.

V Henryho analýzach, ktoré sme získali z troch jeho tex-
tov, zaznieval určitý negatívny tón namierený jednak pro-
ti fenomenologickej pozitivite, príznačnej pre Husserlovu 
redukciu, a jednak podtón rozvedený v analýzach onoho 

„proti“, „nie“, „absencie“. Akoby sme sa vždy museli dotknúť 
negativity, ktorá by mala byť vlastnou súčasťou absolút-
nosti, keď sme museli podstúpiť tak konzekventné vzdanie 
sa, v ktorom strácame všetko, aby sme vôbec mohli pocítiť 
strach, radosť či čokoľvek. Navyše, je to samotná radikalita 
ako téma – ktorú vyzdvihuje Jean-Luc Marion v úvode k ne-
meckému vydaniu Henryho textov – hyperbolickosť a he-
nologickosť, ktoré vstupujú do významu fenomenologickej 
redukcie a zásadne ju premieňajú.

Marionov prístup je nemenej radikálny, preto chce ísť mimo 
tradičných metafyzických ciest aj mimo klasickej fenomenoló-
gie a jej metódy. „Cesty nie sú okraje,“311 ako uvádza, a príchod 
na hranicu sa spája s opustením podmienok, ktoré zväzujú 
skúsenosť v rámcoch bežného javenia a dávania. Jeho uvoľne-
nie hraníc redukcie zabezpečuje bezpodmienečnosť dávania. 
Marion preto po eideticko-transcendentálnej a hermeneutic-
ko-existenciálnej redukcii navrhuje tretí krok redukcie, ktorá 
sleduje rozpätie metódy a odkrývania, recipročný vzťah, ktorý 
sa medzi nimi vytvára a ktorý opisuje ako: tantum – quantum, 
toľko – koľko.312 Tento prístup je výhodný najmä pre hranič-
né fenomény, ktoré sa svojimi špecifi kami vymykajú bežnému 
spôsobu javenia. Zopakujme, kam táto špecifi cká „ekonómia“ 
smeruje – je to „… nielen možnosť, ktorá presahuje faktičnosť, 
ale možnosť, ktorá presahuje samotné podmienky možnosti, 

možnosť nepodmienenej možnosti – inak povedané možnosť 
nemožného, možnosť saturovaného fenoménu.“313

Sledovaním týchto analýz sa nám potvrdzuje určenie, že 
dôležitú úlohu pri smerovaní uvažovania má práve východis-
ková otázka (ktorá je osobitá vo všetkých textoch), ktorá nás 
privádza k „začiatku“, k zakladajúcemu aktu, k pôde onoho 
pôvodného rozhodovania. Henrymu, Marionovi podobne 
ako ďalším interpretom a kritikom Husserla išlo o to, aby 
znovuodhalili pôvodnú fenomenologickú pôdu a to, kde 
husserlovská fenomenológia míňa svoj cieľ a akoby prestávala 
byť vlastnou fenomenológiou – ak by sme parafrázovali text 
Dana Zahaviho o Marionovi a budúcnosti fenomenológie.314 
No nemožno obísť ani námietky, ktoré sa zjavujú v súvislos-
ti troch Henryho okruhov (problematiku tela a pôvodného 
vedenia, vzťah fenomenológie a metódy a hľadanie novej fe-
nomenality): vzťah druhého (iného) k absolútnej imanencii, 
keďže pomedzie, ktoré vytvára dynamika úsilia a odporu, je 
azda až príliš úzke či subtílne. Netematizovaná ostáva vlastná 
motivovanosť metodického kroku proti-redukcie a čiastočne 
aj vzťah medzi Henryho fenomenológiou a jej metódou by si 
vyžiadal ďalšie rozvedenie. K vrstve ne-intencionálnosti, ktorá 
je jadrom kritiky a má nepochybne svoje významné implikácie, 
dodajme, že niektoré ne-intencionálne určenia sa dajú odvíjať 
aj v sledovaní husserlovskej línie. „Nehľadiac na intencionali-
tu skúsenosť ju charakterizuje aj to, čo Husserl občas nazýva 
‚Urbewuβtsein‘. Toto ponímanie Urbewußtsein, ktoré Husserl 
použil už v prednáškach z rokov 1906 – 1907, nie je mienené 
tak, aby označovalo jednotlivú intencionálnu skúsenosť. Ten-
to termín skôr označuje všetkým prenikajúcu dimenziu pre-
refl exívneho a ne-objektivizovateľného vedomia-seba, ktoré 
je časťou a parcelou akejkoľvek objavujúcej sa skúsenosti.“315 
V tomto bode sa výhrady týkajú i Mariona. Jeho prístup – as-



� 150 Jaroslava Vydrová

� 151 �

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

poň v textoch, z ktorých sme vychádzali – sa odráža najmä 
od kritiky namierenej proti Husserlovmu princípu všetkých 
princípov a sleduje formulácie, ktoré ešte nerozpracúvajú ča-
sovosť, dejinnosť či rozšírený pohľad na intencionalitu a jej 
podmienky. Pri metodologickom otváraní je v hre konečnosť 
alebo defi nitívnosť Husserlovej redukcie – ako na to naráža 
Marionova kritika v opise apriórnosti. Určité uvoľnenie či 
otvorenie však môžeme zahliadnuť aj u Husserla v prípade 
jej iterovania, ktoré prechádza rôznymi kontextmi aplikácie, 
aj špecifi ckými prípadmi zvláštnych skúseností, aj dejinným 
ukotvením. V VI. Karteziánskej meditácii sa môžeme naprí-
klad dočítať, že „tieto ‚vpády do transcendentálnej dimenzie‘ 
nedávajú transcendentálnu subjektivitu ako dimenziu, ako 
pole, nerozpoznávajú určitým a priori spôsobom univerzálnu 
štruktúru transcendentálneho života, nepreberajú funkciu 
predbežného vodidla celého ďalšieho individualizujúceho po-
znania, ale len pripravujú fenomenologickú redukciu, vlastné 
otvorenie transcendentálneho života“ (VI CM,42).

Na záver možno postaviť oprávnenú námietku voči prístu-
pu v tomto čítaní, v ktorom sú metodologické aspekty reduk-
cie a proti-redukcie úzko položenými problémami, orientova-
nými skôr na formálnu stránku. To je naozaj pravda. Na druhej 
strane sa vďaka nim otvára vstup do veľkých tém, akými sú fe-
nomén a intencionalita, respektíve pôvodných tém („Ur-the-
ma“), akými sú seba-javenie a proti-intencionalita. A to koniec 
koncov otvára problematiku už dostatočne doširoka.

NA ZÁVER – PROBLÉM ZAČIATKU

Pri spätnom pohľade na doterajšie odvíjanie tohto textu vi-
dieť, že popri pojmoch epoché a redukcia by mal byť nevy-
hnutnou súčasťou analýzy Husserlových textov, o ktoré sme 
sa opierali, aj kritický aspekt, problematizovanie a opätovný 
návrat k zodpovedaným otázkam, ktorý je prítomný už pri 
jednotlivých fenomenologických témach v Husserlových 
vlastných úvahách a potom v diskusiách v posthusserlovskej 
fenomenológii. Tvorivú inšpiráciu až isté napätie a dištanc cí-
tiť priamo na metodologickej rovine, ako aj pri skúmaniach, 
ktoré sa mohli vďaka tomu otvoriť (ako je napríklad poníma-
nie sveta, prirodzeného postoja, otázok súvisiacich s motivá-
ciou či psychológiou). Tam, kde jeden hľadá kameň úrazu, iný 
zahliadne živé možnosti myslenia.

Hlavný rámec tejto knihy vytýčili predovšetkým Husserlo-
ve texty z neskoršieho obdobia o redukcii zozbierané vo zväz-
ku Husserlian XXXIV, ktoré sme sa pokúsili vidieť v širšom 
kontexte ďalších fi lozofi ckých otázok prinášaných v skorších 
i neskorších diel. Opäť nás motivovalo jedno negatívum, kto-
ré sme sa pokúsili vnímať z jeho kladnej strany. Texty k re-
dukcii napísal Husserl ako každodenné poznámky, meditácie, 
ktoré nemajú ucelenú formu či celkom jednotnú terminoló-
giu a často nesledujú jednotnú myšlienkovú líniu, takže – ako 
upozorňuje zostavovateľ a vydavateľ zväzku Sebastian Luft  – 



� 152 Jaroslava Vydrová 153 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

„vyžadujú od čitateľa značný interpretačný výkon“.316 Husserl 
v textoch buď predpokladá predbežnú znalosť problematiky 
epoché a redukcie, alebo opakuje postup od prirodzeného 
postoja k transcendentálnemu, ale nepokračuje v analýze 
ďalších vytýčených tém. Akoby tu zaujímavý prvok iterácie 
ostával uzavretý sám do seba. V Husserlových textoch sa síce 
viaceré problémy skôr naznačujú alebo skrývajú, no pokúsi-
li sme sa medzi nimi napriek tomu hľadať možné súvislosti 
(aj v rámci širšieho Husserlovho diela). Takými sú napríklad 
témy spojené s radikalizáciou redukcie alebo osobou a per-
sonálnym spoločenstvom – všetky tvoria zaujímavú, hoci ne-
rozvedenú tému, ktorú možno ľahko prehliadnuť.317 V tomto 
zväzku narážame aj na určité terminologické nejasnosti. Filo-
zofi cký a fenomenologický jazyk tu obsahuje okrem známych 
pojmov nové a komplexné výrazy, ktoré na prvý pohľad zne-
jasňujú, no pri bližšom skúmaní môžu fenomenologickú ter-
minológiu aj obohatiť. Ak sme si v úvode kládli otázku, ako 
rozpliesť komplexný „útvar“ fenomenologickej metódy, mu-
seli sme sa orientovať v prvom rade v hlavných tematických 
polia (aj s určitou selekciou) a pokúsiť sa ich ďalej interpre-
tovať a problematizovať, aby sme uchopili ich vzťah k meto-
dologickej rovine et vice versa. Práve tento vzťah sa nakoniec 
ukázal ako jedna z interpretačných možností a zároveň ako 
určité vyústenie celého skúmania.

V analogickom probléme sme sa ocitli aj pri otázke konti-
nuity v koncepcii fenomenologickej redukcie a prípadného 
posunu či odklonu v jej ponímaní. Zámerom tohto čítania 
a uvažovania nebolo – ani nemohlo byť – porovnávanie 
Husserlových diel. V prípade Textov k redukcii treba opäť 
zohľadniť ich charakter, ktorý vylučuje niektoré problémové 
a komparatívne témy, akými sú napríklad otázka postupu od 
východísk k záveru, hĺbka rozpracovania, konzekventnosť 

tvrdení, exemplifi kácia či terminológia. Pritom sme, naopak, 
na viacerých príkladoch refl ektovali zmenu, ktorú naznaču-
jú texty zväzku v explicitnej reakcii na druhý oddiel Ideen 
I a ktorá súvisí s Husserlovým kladením dôrazu na genetic-
kú fenomenológiu. Buď je tu teda komparácia takmer ne-
možná, alebo príliš špecifi cká. V širšom zmysle sa ukázalo 
ako výhodné sledovať hranice Husserlových fi lozofi ckých 
otázok, vidieť aj ich nové možnosti, orientovať sa na prob-
lém „začiatku“ či príklon k hermeneutickým nuansám, ktoré 
môžu prispievať k niečomu takému, ako je „hermeneutický 
obrat“ vo fenomenológii.318 Inak povedané, predsa len sme 
zaznamenali niekoľko posunov, ktoré sa nachádzali na línii 
od opisu k archeológii.319

Husserl už neopisuje záležitosti noeticko-noematickej 
korelácie, ale opakovane sa snaží Ja – rozštiepené v posto-
joch a v orientácii na horizonty a záujmy – akoby „prichy-
tiť pri čine“,320 čím necháva fenomenológiu neuzavretú. To 
sme označili novou koreláciou milieu-sveta ako horizontu 
a postojov. S tým súvisia aj uľahčený prístup a variabilita pri 
uchopovaní a aplikácii samotnej redukcie. Lebo ako uvádza 
Husserl, „život vždy predchádza vykladajúcej metóde“ (Hua 
XXXIV, 175) a umožňuje oživovať ju a nanovo aplikovať. Ex-
presívne by sa to dalo vyjadriť aj tak, že tu nijaká téma nie je 
zakázaná. Nachádzame ju v rôznych súvislostiach a tematic-
kých kontextoch: od jednoduchých modalizácií až po kom-
plexnejšie premeny, postoje a „povolania“. To sa premieta aj 
do analýz, ktoré táto metóda inšpirovala či priamo vyvola-
la: od skúmania metodologických nuáns, čo predstavovalo 
inšpiráciu tejto knihy, až po etické, náboženské či politické 
otázky.321 Už nie je dôležitá nejaká presná defi nícia epoché 
alebo redukcie a ich vzájomné odlišovanie, tie sa určujú pod-
ľa aktuálnych a potenciálnych predmetov a kontextov – to 



� 154 Jaroslava Vydrová 155 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

aktuálne nás sústreďuje na praxis, potenciálne zase necháva 
otvorené možnosti. Tri cesty fenomenologickej metódy, kar-
teziánska, ontologická a psychologická, ktoré sme pri analýze 
textov zvlášť nevyčleňovali, hoci sme sa s nimi stretli, sú tak 
istým spôsobom skombinované.

Pri širšom pohľade by sme mohli hovoriť o dvoch rezoch, 
ktorými sme „prechádzali“ Husserlovými analýzami. V hori-
zontálnom smere sa ukazovala časová problematika, dejinné, 
dynamické zložky, pri vertikálnom pohľade sa prirodzený 
postoj so svojimi témami ako prípad transcendentálneho 
postoja dopĺňal o dimenziu hĺbky. Pri opisoch redukcie pri 
oboch týchto rezoch sú stále na prvom mieste veľké kroky 
pochybovania a vyraďovania, vzťahujúce sa na veľké tézy 
platnosti, ktoré Husserl uzátvorkoval „jedným razom“ („mit 
einem Schlage“). Základná redukcia by sa mohla zhrňujú-
co nazývať transcendentálno-fenomenologickou či geneticko-
fenomenologickou redukciou. Okrem toho sa môžu epoché 
a redukcia, chápané v rozlíšení či synonymne, vzťahovať aj 
na viaceré konkrétne oblasti. To je doménou ďalšej radika-
lizácie redukcie. Stretli sme sa s niekoľkými prívlastkami, 
ktoré naznačujú spôsob a sféru tohto aplikovania: tematická, 
originálna, psychologická, intersubjektívna, dvojitá, svetská, 
kritická, prvá, genetická, habituálna…

Cieľom, na ktorý sme pri tejto variabilite nechceli rezig-
novať, bol spoločný menovateľ, v ktorom fenomenologická 
redukcia „kulminovala“. Inšpirovali sme sa výrazom Marie 
Bayerovej pri hľadní „uzlových bodov“ redukcie, ktoré pred-
stavujú miesto, ku ktorému redukcia smeruje. Môže prekva-
povať, že tú oblasť, ktorá prinášala širší interpretačný priestor, 
objavovala sa v rôznych kontextoch a stala sa pomyselnou 
uzlovou štruktúrou redukcie, pre nás predstavovala parado-
xia, paradoxná štruktúra. Podobne sme sa viackrát – pri psy-

chologickej epoché, téme dvoch postojov a subjektov, refl exii 
a podobne – stretli s iteráciou, ktorú možno nazvať druhou 
dynamickou uzlovou štruktúrou. Paradoxnosť aj iterovanie 
na prvý pohľad smerujú do slepej ulice, no ich hlbšiu inter-
pretáciu možno v konečnom dôsledku vhodne použiť. Ani pri 
iterácii nakoniec nešlo o regres, ani pri paradoxii nešlo iba o to 
negatívne ju vymedziť, ale mohla sa stať vlastnou fenomeno-
logickou témou. Stáli pri odhaľovaní skutočnosti, že (a ako) sa 
prirodzené kryje s transcendentálnym et vice versa (takzvané 

„Deckung“), že (a ako) sa prirodzený svet a Lebenswelt prelína-
jú, čo to znamená, že prirodzený postoj je postojom postojov, 
či to, ako čistá psychológia pracuje s intencionálnym spojením, 
vytvárajúcim sa na pôde prirodzeného sveta. Smerovaniu k pa-
radoxnej štruktúre sa nevyhla ani časová problematika. Spolu 
s iteráciou pomáhala Husserlovi uchopovať tézu „vlastne sme 
nič nestratili“ z viacerých strán.

Vďaka stanoveniu problémových okruhov motivácia, 
výkon a zmysel redukcie, ktorých sme sa pridržiavali, sme 
zachytili aj to, čo by sme mohli nazvať tematickými ohnis-
kami ukotvujúcimi redukciu. Ohniskovými bodmi sa stali 
prirodzený postoj, rozštiepené Ja a následné etablovanie ne-
zúčastneného pozorovateľa, a tým predstavoval jednotiacu 
línu nášho čítania Husserlových textov človek vo svete. Je to 
zaujímavý a komplexný problém, ktorý sme zahliadli skôr 
rozmenený na drobné v menších analýzach než vyzdvihnu-
tý v ohraničenej defi nícii. Ak k nim chcel Husserl pristúpiť 
spôsobom „prichytiť ich pri čine“, musel sa k nim iteratívne 
vracať a vkladať ich do už vzniknutých (neraz paradoxných) 
súvislostí: Videli sme, že so získaním transcendentálnej pôdy 
smeruje opäť k prirodzenému postoju, keď opisuje prirodze-
ný postoj, už ho opúšťa, keď opisuje transcendentálny postoj, 
obracia sa k životnému svetu, keď zahliadne nezúčastneného 



� 156 Jaroslava Vydrová 157 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

pozorovateľa ako človeka vo svete, nevidí ho ešte ako vec me-
todológie a podobne. Nie je to slepé a automatické prechá-
dzanie z jednej roviny na druhú. Husserl sa snažil v návratoch 
k metodológii pristupovať k vyššej kritike fenomenológie a 
návrat k prirodzenému svetu uskutočniť v jeho „životnej veľ-
kosti“. Lebo v konečnom dôsledku, povedané Husserlovými 
slovami, „každé transcendentálno sa jednotlivo vzťahuje na 
človeka a na ľudsky psychické. Je to akýsi druh ‚lokalizácie‘, 
ktorá… nevyhnutne vzniká a sama umožňuje lokalizovať re-
dukciu v človeku“ (Hua XXXIV, 323 – 324).

Pri analýze Husserlových textov sa nemožno vyhnúť dis-
kusii, ktorá vzniká na pozadí ich interpretácie. Hoci sú zatiaľ 
texty neskorého Husserla o redukcii a najnovšie zobrané spi-
sy z jeho pozostalosti stále v živom procese komentovania,322 
prikláňame sa k tej interpretačnej línii, podľa ktorej ich vý-
klad prispieva k narúšaniu predstavy o už jasne a neproble-
maticky danom výkone epoché a redukcie, prípadne o ich 
vzťahu, teda že sa „význam ‚redukcie‘ považuje za buď samo-
zrejmý, alebo v nejakom meradle zovšeobecnený“.323 S tým 
súvisí aj problém, ktorý Javier San Martín324 pomenoval ako 
rozdiel medzi kritikou zblízka a kritikou z odstupu, kritikou, 
ktorá sa orientovala na určité dobové vydané Husserlove tex-
ty a dobovú diskusiu, a kritikou, ktorá má možnosť sledovať 
takmer všetky Husserlove texty, aj to, čo odolalo či pretrva-
lo ako tvorivá fenomenológia pre súčasný kontext. Celko-
vo preto rukopisy Husserlian prinášajú možnosť „revidovať 
a modifi kovať mnohé rozšírené a dominantné interpretá-
cie“.325 Fenomenologická metóda nevystupuje ako uzavre-
tý, vyriešený či nejakým spôsobom prekonaný fi lozofi cký 
problém a azda sa nám na niektorých príkladoch aj podarilo 
ukázať, že nie je ani strnulou fosíliou, ale dokáže ešte vždy 
rozhýbať fi lozofi cké i vedecké myslenie. Dan Zahavi, ktorý je 

dnes jedným z popredných komentátorov Husserlovho die-
la a ktorý aktualizuje jeho myslenie i v súčasnom kontexte 
(známe sú jeho diskusie o neurovede a prepojenia fenomeno-
lógie s psychológiou a psychiatriou), uvádza, že „ponímanie 
redukcie je originálnym prielomom. Je to refl exívny pohyb, 
ktorý raz a navždy otvára pole fenomenologického výskumu. 
Je to otvorenie, ktoré sa predpokladá v každej navrhovanej 
radikalizácii budúcich fenomenológov.“326

Synonymom živosti fenomenologickej metódy je najmä jej 
neuzavretosť a v tejto interpretácii sa dá vidieť ako otvorená 
novým možnostiam, ktoré sú síce usmerňované rámcami, kto-
ré im Husserlova koncepcia redukcie vytyčuje, ale zároveň ich 
oživujú diskusie, ktoré sa pohybujú na a za ich hranicami. Ako 
uvádza Husserl: „Filozofi a si však vo svojej nekonečnosti vyža-
duje, aby človek rástol in infi nitum.“327

Zachyťme na záver túto veľkolepo formulovanú výzvu 
v drobnom (nielen) biografi ckom kontexte. Husserl v po-
slednom období svojho života nedokázal pripraviť vydanie 
uceleného fi lozofi ckého diela a fenomenologické témy, najmä 
v spojitosti s redukciou, nanovo otváral. Aj Eugen Fink upo-
zorňoval, že nemáme očakávať, že sa stretneme s nejakou pri-
pravenou „úrodou“, že nejde o „pevné vlastníctvo kultúrneho 
ducha, nijaký dom, ktorý si môžeme pohodlne zariadiť“.328 
Nechajme opäť zaznieť zneisťujúce otázky Edmunda Husserl, 
ktorý si ich kládol na konci roka 1931 namiesto odpovedí, 
aby na konci tejto knihy sprítomnili a rozrušili interpretačný 
tok tohto myslenia.

„Čo znamená vyradiť generálnu tézu sveta? Čo znamená 
nevynášať súd o svetskom v prirodzenom spôsobe, v spôso-
be, akým sa vynášal súd v živote a vede o každom človeku 
pred fenomenológiou? Čo znamená ‚priamo‘ usudzovať, 



� 158 Jaroslava Vydrová

� 159 �

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

priamo zakúšať, priamo v modoch, ktoré vôbec niečo mie-
nia, a priamo vykonávať všetky ostatné akty života? Ako sme 
to ja, my, všetci ľudia všetkých čias robili, jedným slovom: 
tak, že, žijúc – či už činne, alebo trpne – žijú vo svete, ktorý 
je pre nich vždy jestvujúci, vždy a v každej danosti už ‚daný 
vopred‘? Čo zároveň znamená táto vopreddanosť a danosť 
na základe vopreddanosti? Všetky tieto otázky sú v podsta-
te formulovaním tej istej otázky: Čo znamená pobyt, život 
v prirodzenom postoji, a čo v kontraste s tým znamená pobyt, 
život v postoji epoché?“329 1 KALAŠ, A.: Raný pyrrhonizmus 

neboli blažený život bez hodnot? 
Preklad J. Petrželka. Praha: OI-
KOYMENH 2007, s. 27.

2 Porovnaj KÜHN, R. – STAU-
DIGL, M.: Von der skeptischem 
Epoché zur Gegen-Reduktion. 
In: KÜHN, R. – STAUDIGL, 
M. (eds.): Epoché und Reduktion. 
Würzburg: Königshausen & Neu-
mann 2003, s. 14. „Lebo skeptici 
držia každé úsilie nad pathé kvôli 
nadmernému úsiliu vzhľadom na 
praktický život, stoici smerujú 
k slobodnému rozhodovaniu Ja, 
súhlasia len s takými predstavami, 
ktoré sú absolútne isté.“

3 Od. 21, 186, citované podľa HO-
MÉROS: Odysseia. Preklad M. 
Okál. Bratislava: Slovenský spiso-
vateľ 1986, s. 313. Porovnaj takisto 
LSJ, s. 619 – 620.

4 Porovnaj LSJ, s. 619 – 620; a takis-
to Historisches Wörterbuch der Phi-
losophie. Bd. 2, D-F, Basel-Stuttgart 
1972, heslo Epoché.

5 ROVATTI, P. A.: Das Rätsel der 
Epoché. In: Phänomenologie im 
Widerstreit. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp Taschenbuch Wis-
senschaft  Verlag 1989, s. 278. Po-
rovnaj takisto LSJ, s. 677. ROVAT-

TI, P. A.: Das Rätsel der Epoché, c. 
d., s. 278.

6 MERLEAU-PONTY, M.: Feno-
menológia vnímania, Predhovor. 
In: Literárny týždenník, roč. 2, 
1990, č. 7, s. 8.

7 ROVATTI, P. A.: Das Rätsel der 
Epoché, c. d., s. 278.

8 BLECHA, I.: Proměny fenomeno-
logie. Úvod do Husserlovy fi losofi e. 
Praha: Triton 2007, s. 89.

9 Porovnaj GLARE, P. G. W. (ed.): 
Oxford Latin Dictionary. Oxford, 
Clarendon Press 1968, s. 1592.

10 NEJESCHLEBA, T.: „Redukují-
cí“ povaha fi losofi e Bonaventury 
z Bagnoregia. In: BONAVENTU-
RA: Jak přivést umění zpět k the-
ologii. Váš učitel je jeden, Kristus. 
Praha: OIKOYMENH 2003, ci-
tované zo s. 16 a 17.

11 „Vystupovanie po stupňoch sku-
točnosti od sveta k jednému, opúš-
ťanie nižších stupňov a spočinutie 
v jednom by sme mohli nazvať 
henologickou redukciou.“ KA-
RUL, R.: Henologická redukcia: 
Jedno, ktoré nežije. In: Filozofi a, 
roč. 60, 2005, č. 6, s. 440. Róbert 
Karul sa zvlášť venuje fenomeno-
logickej interpretácii Plótinovej 
fi lozofi e.

POZNÁMKY



� 160 Jaroslava Vydrová 161 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

12 Citované podľa Hua XXXIV, s. 
XXIII.

13 Joanna Hodgeová poukazuje na 
to, ako sa súčasné interpretácie 

„vzďaľujú od interpretácie týchto 
textov ako kanonických, ak nie 
priam sterilných, takisto od dis-
kusií o skoršom alebo neskoršom, 
realistickom alebo idealistickom, 
deskriptívnom alebo transcenden-
tálnom… Preto interpretácia Hus-
serla ako zviazaného s dualizmom 
tela a duše, solipsizmom či pla-
tonizmom je dnes preukázateľne 
chybná.“ HODGEOVÁ, J.: Phe-
nomenology for the 21st Century. 
In: GENIUSAS, S. – LAVOIE, 
D. – PATNAIK, N. (eds.): On 
the Future of Husserlian Phenome-
nology. New York: Department of 
Philosophy New School for Social 
Research, URL: <http://www.ne-
wschool.edu/nssr/husserl/Future/
Future_Main.html>.

14 BAYEROVÁ, M.: Husserlova fe-
nomenologická metoda a její před-
mět. In: Filosofi cký časopis, roč. 13, 
1965, č. 2, s. 219. Marie Bayerová 
ďalej uvádza, že fenomenologická 
metóda má za sebou komplikova-
ný vývoj, pri ktorom však možno 
pozorovať jej „uzlové body“ – toto 
slovné spojenie budeme v ďalšom 
texte implicitne prítomné a v záve-
roch sa k nemu opäť vrátime (tam-
že, s. 216).

15 Porovnaj PATOČKA, J.: Úvod do 
studia Husserlovy fenomenologie. 
Praha: Státní pedagogické nakla-
datelství 1966, kapitola VI.

16 Citované podľa Hua XXXIV, s. 
XLII. 

17 Porovnaj PATOČKA, J.: Epoché 
a redukce. In: IP, 69.

18 FINK, E.: Die Spätphilosophie 

Husserls in der Freiburger Zeit. 
In: Edmund Husserl 1859 – 1959. 
Haag: Martinus Nijhoff  1959, s. 
144.

19 FUNKE, G.: Phänomenologie – 
Metaphysik oder Methode? Bonn: 
H. Bouvier u. Co. Verlag 1966, s. 7 
a s. 2.

20 FINK, E.: Die Spätphilosophie 
Husserls in der Freiburger Zeit, c. 
d., s. 144.

21 Citované podľa Hua XXXIV, s. 
XLII. 

22 Upozorňuje na to Jan Patočka 
(porovnaj Co je fenomenologie? 
In: IP, 86) a viackrát sa voči tomu 
vymedzuje aj samotný Husserl.

23 K určeniu radikálnostipozri Ideen I, 
§ 51; ku „skoku do…“ Hua XXXIV, 
219 a n.; k nevyhnutnosti pozri 
Ideen I, § 33; k určeniu univerzál-
nostipozri Ideen I, § 32, respektíve 
CM, 24.

24 PATOČKA, J.: Péče o duši III. Pra-
ha: OIKOYMENH 2002, s. 145.

25 Porovnaj MARION, J.-L.: De 
surcroît. Études sur les phénomènes 
saturés. Paris: PUF 2001, s. 21. (Za 
preklad z francúzštiny ďakujem 
Róbertovi Karulovi).

26 Porovnaj RICHIR, M.: Schwin-
gung a fenomenalizace (Heidegger, 
Fink, Husserl, Patočka). In: Feno-
mén jako fi losofi cký problém. Sbor-
ník prací k fi losofi i Jana Patočku 
a Eugena Finka. Praha: OIKOY-
MENH 2000, s. 166 a inde.

27 Alebo ako to rieši Eugen Fink, keď 
uvádza tri etapy spojené s Husser-
lovými pôsobiskami: Halle, Göt-
tingen, Freiburg im Breisgau (pre 
úplnosť dodajme Husserlovo eme-
ritné obdobie).

28 LUFT, S.: Husserl’s Notion of the 
Natural Attitude and the Shift  to 

Transcendental Phenomenology. 
In: Analecta Husserliana LXXX. 
Dordrecht/Boston/London 2002, 
s. 114.

29 Finkov text citovaný z archívnych 
záznamov pod označením Y pod-
ľa LUFT, S.: Die Archivierung des 
husserlschen Nachlasses 1933 – 
1935. In: Husserl Studies, 2004, č. 
20, s. 21.

30 Koncepcia troch ciest je domi-
nantná v monografi i BERNET, 
R. – KERN, I. – MARBACH, E.: 
Úvod do myšlení Edmunda Husser-
la. Praha: OIKOYMENH 2004, 
s. 68 – 88; sčasti porovnaj takisto 
AGUIRRE, A.: Genetische Phäno-
menologie und Reduktion. Zur Le-
tzbegründung der Wissenschaft  aus 
der radikalen Skepsis im Denken E. 
Husserls. Haag: Martinus Nijhoff  
1970 (Phænomenologica 38), s. 31 
a n.

31 Porovnaj BERNET, R. – KERN, I. 
– MARBACH, E.: Úvod do myšlení 
Edmunda Husserla, c. d., s. 78; LA-
PORTE, M.-J.: Husserl’s Critique 
of Descartes. In: Philosophy and 
Phenomenological Research, roč. 23, 
1963, č. 3, s. 338 – 340 a inde. Vrá-
time sa k tomu v ďalšej časti knihy.

32 BERNET, R. – KERN, I. – MAR-
BACH, E.: Úvod do myšlení Ed-
munda Husserla, c. d., s. 81.

33 BAYEROVÁ, M.: Husserlova fe-
nomenologická metoda a její před-
mět, c. d., s. 215.

34 V posledných rokoch vyšli viaceré 
monografi e a štúdie mapujúce fe-
nomenológiu a domácu dobovú 
aj súčasnú fi lozofi u: BLECHA, I.: 
Edmund Husserl a česká fi losofi e. 
Olomouc: Nakladatelství Olomouc 
2003; KŪLE, M.: Phenomenology 
and Culture. Riga: Institute of Phi-

losophy and Sociology, University 
of Latvia 2002. V Poľsku sa recepcii 
Husserla venuje napríklad Czesław 
Głombik (Husserl und die Polen. 
Frühgeschichte einer Rezeption).

35 Porovnaj CIBULKA J.: Smysl 
a fakticita. (Polarita a prolínání 
transcendentální a hermeneutické 
fi losofi e). Bratislava: VEDA 1996, s. 
241 – 242. Porovnaj BLECHA, I.: 
Edmund Husserl a česká fi losofi e, c. 
d. V súvislosti s Hua XXXIV spo-
meňme, že v rokoch 2005 – 2006 
bol tento text pod vedením Karla 
Novotného predmetom seminára 
na FF UK v Prahe.

36 Porovnaj PATOČKA, J.: Epoché 
a redukce, c. d..

37 Tamže, s. 69. V nadväznosti na G. 
Funkeho a K. Schuhmanna porov-
naj tamže, s. 69 a n.

38 Tamže, s. 77. K podobnému záveru, 
aj keď z inej perspektívy, dochádza 
Aguirre: nepopiera štatút skutoč-
nosti ako intencionálno-genetické-
ho korelátu transcendentálnej sub-
jektivity, a tým je preňho epoché 
možná. Keďže sa však (počítaním 
s témami času a dejín, od ktorých 
pôvodné ego nemôže byť celkom 
izolované – nemalo by čo zakúšať) 
nedá dosiahnuť absolútna čistá 
bezpredpokladovosť (ako naprí-
klad v Ideen I), redukciu nemožno 
previesť, porovnaj AGUIRRE, A.: 
Genetische Phänomenologie und Re-
duktion, c. d., s. 185, s. 192 a inde.

39 PATOČKA, J.: Epoché a redukce, 
c. d., s. 75.

40 PATOČKA, J.: Der Subjekti-
vismus der Husserlschen und die 
Forderung einer asubjektiven Phä-
nomenologie. In: Sborník prací 
Filosofi cké fakulty Brněnské Univer-
sity. Brno: F 14-15 1971, s. 22.



� 162 Jaroslava Vydrová 163 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

41 REZEK, P.: Jan Patočka a věc feno-
menologie. Praha: OIKOYMENH 
1993, s. 46. Z predstaviteľov ďalšej 
českej fenomenologickej generácie 
sa epoché a redukcii venovali naprí-
klad Antonín Mokrejš (v súvislosti 
s intersubjektivitou) alebo Marie 
Bayerová (rozlišuje fenomenologic-
kú, transcendentálnu, apodiktickú 
a fenomenologicko-psychologickú 
redukciu, porovnaj BAYEROVÁ, 
M.: Husserlova fenomenologická 
metoda a její předmět, c. d., s. 219 a 
n.). Spracovanie fenomenologickej 
metódy u Husserla priniesol u nás 
v súvislosti s Editou Steinovou na-
príklad Peter Volek. Spomeňme as-
poň zopár zborníkov a monografi í, 
ktoré obohatili náš fenomenologic-
ký diskurz: CHVATÍK, I. – KOU-
BA, P. (eds.): Fenomén jako fi losofi c-
ký problém. Sborník prací k fi losofi i 
Jana Patočky a Eugena Finka. Pra-
ha: OIKOYMENH 2000; Feno-
menologie v pohybu. Sborník z me-
zinárodní konference Budoucnost 
fenomenologie. 100. výročí vydání 
Logických zkoumání Edmunda Hus-
serla. Olomouc: Univerzita Palacké-
ho v Olomouci 2003; NOVOTNÝ, 
K. – FRIDMANOVÁ, M. (eds.): 
Výzkumy subjektivity. Praha: Pavel 
Mervart 2008.

42 Naznačujú to vetné spojenia v ne-
meckom jazyku: „Das liegt in der 
Natur der Sache“ ( Je to v povahe 
veci) alebo „Das ist gegen die Na-
tur“ ( Je to proti prírode). K pre-
kladateľským problémom slova 
prirodzenýpozri MARCELLI, 
M.: Poznámky príležitostného 
prekladateľa. In: Anthropos, roč. 1, 
2004, č. 1, s. 64.

43 Tematiku priestoru z rôznych 
aspektov, z pohľadu rôznych dis-

ciplín rozoberajú autori zborníka 
Prostor a jeho člověk a je to téma, 
ktorá sa v posledných rokoch 
opakovane objavuje vo viacerých 
českých odborných publikáciách. 
Porovnaj AJVAZ, M. – HAVEL, I. 
M. – MITÁŠOVÁ, M. (eds.): Pros-
tor a jeho člověk. Praha: Centrum 
pro teoretická studia UK a AV ČR, 
Nakladatelství Vesmír 2004.

44 Tejto téme sa v Hua XXXIV neve-
nuje osobitná pozornosť (porovnaj 
aj s. 191 a n.).

45 Napriek tomu, že mnohé opisy, 
ktoré môžeme nájsť v Bytí a čase, sa 
môžu stretávať s Husserlovými prí-
kladmi, pri tejto otázke treba ísť skôr 
k východiskovým princípom. „Pri-
rodzený postoj, tento často zle po-
chopený Husserlov výraz, v nijakom 
prípade neznamená… určitý ontolo-
gicky relevantný modus existencie…“ 
FINK, E.: Studien zur Phänomeno-
logie 1930 – 1939. Haag: Martinus 
Nijhoff  1966, s. 11.

46 Sedemosminový takt je bežný v in-
dickej hudbe, ale pre stredoeuróp-
skeho poslucháča je náročné ho 
rozoznať, respektíve zopakovať.

47 Ako napríklad v románe Hýbatelia, 
ktorý sa skladá z príbehov rôznych 
ľudí v rôznych prostrediach, ktorí 
žijú v rôznych postojoch. Porovnaj 
MITCHELL, D.: Hybatelé. Ro-
mán o devíti částech. Praha: Volvox 
Globator 2005.

48 WOODWORTH, S. R. – 
SCHLOSBERG, H.: Experi-
mentálna psychológia. Bratislava: 
Vydavateľstvo SAV 1959, s. 550. 
K základnému priblíženiu fenome-
nologického pojmu postoja pozri 
LUFT, S.: Husserl’s Notion of the 
Natural Attitude and the Shift  to 
Transcendental Phenomenolo-

gy, c. d., s. 39 – 41; ku kontextu 
experimentálnej psychológie a 
ilúziámpozri WOODWORTH, 
S. R. – SCHLOSBERG, H.: Ex-
perimentálna psychológia, c. d., s. 
443 a n.; ku kinestézepozri naprí-
klad BERNET, R. – KERN, I. – 
MARBACH, E.: Úvod do myšlení 
Edmunda Husserla, c. d., s. 144; 
k otázkam klamovpozri MERLE-
AU-PONTY, M.: Klasické pred-
sudky a návrat k fenoménom. In: 
Filozofi a, roč. 53, 1998, č. 7.

49 Ontologické otázky rozvediem 
v ďalšej časti knihy.

50 K postoju ako situáciipozri Hua 
XXXIV, § 5, 246 – 249.

51 Tamže, s. 248, respektíve s. 302 – 
303.

52 NOVOSÁD, F.: Fenomén hranice. 
In: MURÁNSKY, M. – KARUL, 
R. (eds.): Konanie, normy a kon-
fl ikty v globálnej situácii. Bratislava: 
Fox&Col 2006, s. 88.

53 S tým súvisí problém paralelizmu 
prirodzeného a transcendentálne-
ho postoja, ktorý otvorila reduk-
cia. Týmito otázkami naznačuje-
me témy („Ich-Spaltung“, inge-
rencia, iterácia), ktorým sa budem 
venovať v ďalších častiach.

54 Porovnaj Hua XXXIV, Text č. 2, § 
2; Text č. 13.

55 Porovnaj LUFT, S.: Husserl’s No-
tion of the Natural Attitude and the 
Shift  to Transcendental Phenome-
nology, c. d., s. 49. V rámci postoja 
existuje odkazová súvislosť („Verwe-
isungzusammenhang“) a istá odká-
zanosť („Verweisung“) existuje aj 
medzi postojmi. To, čo postoje spája, 
je predovšetkým identita Ja. Tieto 
úvahy by bolo možné rozviesť v prí-
pade postojovej otvorenosti, modov 
alebo variability postojov.

56 Tamže, s. 45.
57 LUFT, S.: Husserl’s Phenomeno-

logical Discovery of the Natural 
Attitude. [online]. In: Continen-
tal Philosophy Review, 1998, č. 31, 
s. 9.

58 „Predmetná rovina poskytuje opis 
samotného prirodzeného postoja, 
zatiaľ čo meta-rovina objasňuje to, 
čo robí tento postoj ‚prirodzeným‘.“ 
Tamže, s. 2.

59 Porovnaj Hua XXXIV, 282.
60 BELLOW, S.: Herzog. Bratislava: 

Svetová knižnica SME 8 2004, s. 
149.

61 GARAJ, P.: Filozofi a ako univer-
zálna teória? K rétorickej antro-
pológii Hansa Blumenberga. In: 
Filozofi a ako problém? Bratislava: 
Kalligram 2004, s. 182.

62 LUFT, S.: Husserl’s Notion of the 
Natural Attitude and the Shift  to 
Transcendental Phenomenology, c. 
d., s. 117.

63 Porovnaj Hua XXXIV, 75; STRÖ-
KEROVÁ, E.: Husserls Werk. Zur 
Ausgabe der Gesammelten Schrift en. 
Register. Hamburg: Felix Meiner 
Verlag 1992, s. 143 – 144; LUFT, 
S.: Phänomenologie der Phänome-
nologie, s. 47.

64 Porovnaj LUFT, S.: Husserl’s 
Notion of the Natural Attitude 
and the Shift  to Transcendental 
Phenomenology, s. 117; LUFT, 
S.: Phänomenologie der Phänome-
nologie. Systematik und Methodo-
logie der Phänomenologie in der 

Auseinandersetzung zwischen Hus-
serl und Fink. Dordrecht/Boston/
London: Kluwer Academic Pub-
lishers 2002 (Phænomenologica 
166), s. 72.

65 LUFT, S.: Phänomenologie der 
Phänomenologie, c. d., s. 36.



� 164 Jaroslava Vydrová 165 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

66 LUFT, S.: Faktizität und Geschich-
tlichkeit. In: Phänomenologischen 
Forschungen. Felix Meiner Verlag 
2005, roč. V, s. 22 a n.

67 „Vorgegebeheit“ ako „Gelten-im-
Voraus“ (porovnaj Hua XXXIV, 
302; Ideen I, s. 53.)

68 „Mať v platnosti“ („In-Geltung-Ha-
ben“) je to isté ako „mať-záujmové-
pole“ („Ein-Interessenfeld-Haben“), 
porovnaj Hua XXXIV, 224.

69 Porovnaj Hua XXXIV, § 5, 139 
– 144. „Vyžaduje si to ontológiu 
chyby v rámci reálneho priestoru, 
aj keď samotnú epoché treba viesť 
v hraniciach eidetického priestoru.“ 
WINTHROP, H.: Th e Constitu-
tion of Error in the Phenomeno-
logical Reduction. In: Philosophy 
and Phenomenological Research, 
roč. 4, 1949, č. 4, s. 741 a n.

70 „Otvorením transcendentálnej 
subjektivity sa preukazuje svet 
a všetko, čo je v ňom jestvujúce, 
len ako zdanlivo absolútne, dané 
len prostredníctvom slepoty, kto-
rá neoddeliteľne patrí k prvej 
prirodzenej danosti v rámci sveta, 
slepoty voči pôvodnému transcen-
dentálnemu a vždy pokračujúcemu 
konštituovaniu“ (Hua XXXIV, 
55). Záleží na kontexte a určení 
relativity a absolútnosti v prirodze-
nom a fenomenologickom postoji 
(napríklad v prípade absolútneho 
v zdanlivom zmysle a absolútnej 
témy) aj v ďalších prípadoch – ak 
raz stojíme na pôde fenomenolo-
gického postoja, naše určenia sú 
tým poznačené. K vymedzeniu poj-
mov dochádza postupne, čo sťažuje 
orientáciu v prípade niektorých, na 
prvý pohľad si protirečiacich téz. K 
problematike tohto vyjadreniapo-
zri Hua XXXIV, 125 – 126.

71 Porovnaj Hua XXXIV, 148 a n.
72 Hua XXXIV, 39. („… des Das-

Ziel-immer-voller-Umgreifens-un-
d-es-schließlich-in-seiner-ganzen-
Fülle-des-Selbst-in-sich-Verwirkli-
chens.“)

73 Ide o Luft ov odkaz na Helda. Po-
rovnaj LUFT, S.: Phänomenologie 
der Phänomenologie, c. d., s. 55.

74 LUFT, S.: Phänomenologie der 
Phänomenologie, c. d., s. 230.

75 Diskusiu fenomenológie s psycho-
logizmom zachytáva množstvo 
dobových i novších prác. Samotný 
Husserl ju vkladal do väčšiny svo-
jich textov a venoval jej priestor na-
príklad aj v inauguračnej prednáške. 
Spomeňe dve práce, ktoré túto tému 
refl ektovali u nás: preklad Čistej fe-
nomenológie, jej metódy a oblasti 
výskumu, Inauguračná prednáška 
vo Freiburgu od Fedora Blaščáka 
(In: Filozofi a, roč. 61, 2006, č. 1, 
s. 63 – 72) a štúdia Róberta Maca 
Husserl a (anti)psychologizmus (In: 
Filozofi a: minulé podoby – súčasné 
perspektívy. Bratislava: Maxima 
press 2003, s. 180 – 202).

76 BERNET, R. – KERN, I. – MAR-
BACH, E.: Úvod do myšlení Ed-
munda Husserla, c. d., s. 43.

77 Tamže, s. 34 – 44. Subjektívnemu 
a objektívnemu na rôznych úrov-
niach logiky venuje pozornosť aj 
vo FTL, keď napríklad poukazuje 
na hybridnosť historickej logiky a 
jej problémy s normatívnosťou (§ 
11, C, prípadne § 55 a n.).

78 Porovnaj HELD, K.: Einleitung in 
Edmund Husserl. In: Die phänome-
nologische Methode. Ausgewählte 
Texte I. Stuttgart: Philipp Reclam 
jun. 1985, s. 20.

79 V pozadí Husserlovho uvažovania 
o psychológii stáli okrem Wundta 

a Brentana aj Natorp, Stumpf či 
Frege. Brentanov vplyv na Husser-
lovu fi lozofi u sa odrazil na začiat-
ku jeho pôsobenia, keď sa Husserl 
rozhodoval, či sa má venovať ma-
tematike alebo fi lozofi i. Brentanov 
vplyv je aj tematický – pre oboch 
sú dôležitými oblasťami skúma-
nia, hoci v rozličnom rozvedení, 
hlavne psychické fenomény, in-
tencionalita, vedomie, čas a štatút 
psychológie. Dôležitú úlohu tu zo-
hráva Brentanovo dielo Psychológia 
z empirického stanoviska. Porov-
naj BRENTANO, F.: Psychologie 
vom empirischen Standpunkt, zv. 
1. Hamburg: Felix Meiner Verlag 
1973.

80 Porovnaj BERNET, R. – KERN, I. 
– MARBACH, E.: Úvod do myšlení 
Edmunda Husserla, c. d., s. 212.

81 Spiegelbergov text Th e Phenomeno-
logical Movement (s. 149) citovaný 
podľa Golomba. GOLOMB, J.: 
Psychology from the Phenomeno-
logical Standpoint of Husserl. In: 
Philosophy and Phenomenological 
Research, roč. 36, 1976, č. 4, s. 452.

82 Porovnaj GOLOMB, J.: Psycho-
logy from the Phenomenological 
Standpoint of Husserl, c. d.

83 Respektíve pozorujeme oslobode-
nie oboch od extrémneho natura-
lizmu, ako ukazuje Jacob Golomb 
paralelne v Logických skúmaniach 
a vo Filozofi i ako prísnej vede. Po-
rovnaj GOLOMB, J.: Psychology 
from the Phenomenological Stan-
dpoint of Husserl, c. d., s. 457.

84 Tamže, s. 456.
85 Porovnaj napríklad SINHA, D.: 

Phenomenology and Positivism. 
In: Philosophy and Phenomeno-
logical Research, roč. 23, 1963, č. 
4, s. 562 – 577. Okrem diskusie 

fenomenológie s pozitivizmom a 
psychologizmom si neskôr bude-
me všímať aj vzťah fenomenológie 
a neurovedy (respektíve naturali-
zovaných disciplín).

86 V textoch z rokov 1930 a 1931 
Husserl mení psychologickú re-
dukciu za transcendentálnu et vice 
versa. V roku 1927 v článku pre 
Encyklopédiu Britannicu Husserl 
uvádza: „Táto metóda ‚fenomeno-
logickej redukcie‘ je tak základnou 
metódou čistej psychológie, pred-
pokladom všetkých jej špecifi cky 
teoretických metód“ (EBA – In: 
PM, 196 – 224/309), porovnaj 
Hua XXXIV, 127.

87 Porovnaj Hua XXXIV, Text č. 7, 
Príloha 8. No napríklad u Bren-
tana (ako aj u Husserla na iných 
miestach) nachádzame koncep-
ciu veľkých krokov deskriptívnej 
psychológie – odhalenie jedným 
razom, bez zásahu indukcie (GO-
LOMB, J.: Psychology from the 
Phenomenological Standpoint of 
Husserl, c. d., s. 453).

88 Porovnaj Hua XXXIV, 147.
89 Číslo za lomkou označuje miesto 

v slovenskom preklade.
90 GOLOMB, J.: Psychology from 

the Phenomenological Standpoint 
of Husserl, c. d., s. 462.

91 Porovnaj napríklad Hua XXXIV, 
134.

92 GOLOMB, J.: Psychology from 
the Phenomenological Standpoint 
of Husserl, c. d., s. 467.

93 „Zdá sa, že ak by sme zistili vzťah 
fenomenologickej psychológie 
k vedeckej psychológii, táto expe-
rimentálna psychická veda by sa 
stala legitímnou podobne ako po-
zitivistické experimenty vo fyzike. 
Teoretická fyzika by v tomto prí-



� 166 Jaroslava Vydrová 167 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

pade bola analogická k eidetickej 
psychológii a experimentálna fy-
zika k experimentálnej psychológii. 
Husserl však eliminuje možnosť 
akejkoľvek takejto analógie.“ Tam-
že, s. 468.

94 Tamže, s. 471. Husserl v článku pre 
Encyklopédiu Britannicu určuje 
niekoľko okruhov, ktorým by sa 
mala táto fenomenologická psy-
chológia venovať. Porovnaj EBA, 
205 – 206/311.

95 Porovnaj Hua XXXIV, 391.
96 Porovnaj Hua XXXIV, Text č. 7, 

125 – 159. Čo sa týka psycholó-
gie, „Husserl sa najskôr zaoberal 
kritikou fi lozofi e vedy; vydal sa 
z fenomenologickej fi lozofi e vedy 
k zaútočeniu na pozitivistickú 
fi lozofi u vedy s cieľom založiť… 
legitímnu metódu pre novú ‚vedu‘ 

– fenomenologickú psychológiu. 
V tom, čo nasledovalo, Husserl 
pokračoval meta-vedeckým kriti-
cizmom, teda všeobecnou analý-
zou praktizovanej metódy a modu 
explanácie, ktorý zamestnáva 
súčasnú vedeckú psychológiu, s 
použitím fenomenologickej me-
tódy s požiadavkou, že metóda 
‚apriórneho nazerania podstát‘ je 
nevyhnutná pre akúkoľvek apos-
teriórnu explanáciu.“ GOLOMB, 
J.: Psychology from the Phenome-
nological Standpoint of Husserl, 
c. d., s. 466; porovnaj takisto VA-
RELA, F.: Neurophenomenology: 
A Methodological Remedy for 
the Hard Problem. In: SHEAR, 
J. (ed.): Journal of Consciousness 
Studies, Special Issues on the Hard 
Problems, 1996.

97 Porovnaj BERNET, R. – KERN, I. 
– MARBACH, E.: Úvod do myšlení 
Edmunda Husserla, c. d., s. 18.

98 Iným smerom sa vydala naprí-
klad existenciálne inšpirovaná 
psychológia, opierajúca sa o da-
seinsanalýzu, ktorá sa sústreďuje 
na bytie-vo-svete, rozvrhovanie 
možností pobytu. Porovnaj BOSS, 
M.: Nárys medicíny a psychologie, 
2 zv., Rychnov nad Kněžnou: J&J 
1992; REZEK, P.: Fenomenologic-
ká psychologie. Spisy IV. Praha: Jan 
Placák – Ztichlá klika 2008. S po-
dobnými okruhmi (hoci inak) sa 
stretávame aj v Textoch k redukcii, 
keď Husserl hovorí o mojich mož-
nostiach a možnostiach druhého, o 
možnostiach, ktoré poskytuje svet, 
respektíve bytie-vo-svete („Aus-
legung des Daseins“) – porovnaj 
Hua XXXIV, 391.
Podobná analýza sa ponúka aj 
v prípade fenomenologickej soci-
ológie, ktorú rozopracoval naprí-
klad Nam-In Lee. Porovnaj LEE, 
N.-I.: On the Future of Phenome-
nological Sociology. In: GENIU-
SAS, S. – LAVOIE, D. – PAT-
NAIK, N. (eds.): On the Future of 
Husserlian Phenomenology. New 
York: Department of Philosophy 
New School for Social Research, 
URL: <http://www.newschool.
edu/nssr/husserl/Future/Futu-
re_Main.html>.

99 „Skeptická argumentácia (zvlášť 
Hume a antická Protagorova a 
Gorgiova sofi stika) urobili na 
Husserla silný dojem. Ich pôsobe-
ním uňho, ako sa zdá, došlo práve 
k ‚transcendentálnemu obratu‘, 
ktorý v jeho fi lozofi i rozhoduje o 
všetkom.“ BERNET, R. – KERN, 
I. – MARBACH, E.: Úvod do 
myšlení Edmunda Husserla, c. d., 
s. 76. Husserl sa týmto otázkam 
venoval v súvislosti s dielom R. 

Richtera Skeptizismus in der Philo-
sophie. Porovnaj aj EP II, 20 – 21; 
Ideen I, 56.

100 „Descartes vypracoval tieto úvahy 
s iným úmyslom; s určitými úpra-
vami ich však môžeme použiť aj tu.“ 
IF, 34; porovnaj Hua XXXIV, Text 
č. 28. Vzťahu Husserlovej a Descar-
tovej fi lozofi e, sledovaniu karte-
ziánskej cesty u Husserla možno 
venovať samostatné štúdium, ktoré 
tu nechceme rozvíjať. Porovnaj 
FULTON, J. S.: Th e Cartesianism 
of Phenomenology. In: Th e Philo-
sophical Review, roč. 49, 1940, č. 3, 
s. 285 – 308.; RÖD, W.: Novověká 
fi losofi e I. Praha: OIKOYMENH 
2001; FINK, E.: Die Spätphilo-
sophie Husserls in der Freiburger 
Zeit, c. d. a inde.)

101 Túto otázku nastoľuje aj samotný 
Husserl. Porovnaj Hua XXXIV, 
160.

102 Jan Patočka sa prikláňa ku „koneč-
nej slobode“ Ja vzťahujúcemu sa 
k sebe, čo by mohlo viesť k odha-
leniu motivácie epoché. Porovnaj 
PATOČKA, J.: Epoché a redukce, 
c. d., s. 77.

103 „Toto chápanie [všeobecná epoché 
a veda, ktorá nekladie – pozn. J. V.] 
nám umožňuje dosiahnuť to, čo je 
pre husserlovské chápanie zákla-
du…, fenomenológie, nedosiahnu-
teľné, totiž nájsť v samom živote 
zdôvodnenie pre samú možnosť… 
epoché. U Husserla prichádza ten-
to akt slobody ako ‚výstrel z pišto-
le‘; je to zakladajúci, ale ďalej už 
nezdôvodnený základ.“ PATOČ-
KA, J.: Co je fenomenologie?, c. 
d., s. 94.

104 Porovnaj LUFT, S.: Phänomenolo-
gie der Phänomenologie, c. d., s. 81. 
Aguirre to formuluje z pozitívne-

ho hľadiska, epoché je následkom 
transcendentálneho idealizmu, 
keďže „neexistuje nijaká ‚čisto me-
todická‘ epoché, ktorá by bola k dis-
pozícii pred alebo nezávisle od fi lo-
zofi e“. AGUIRRE, A.: Genetische 
Phänomenologie und Reduktion, c. 
d., s. 60.

105 PATOČKA, J.: Co je fenomenolo-
gie?, c. d., s. 96 a n.

106 INGARDEN, R.: Příloha. In: CM, 
151.

107 LUFT, S.: Phänomenologie der 
Phänomenologie, c. d., s. 82.

108 V tejto súvislosti sa hovorí o para-
doxnosti „Lügenbaron Münchhau-
sen“. Porovnaj LUFT, S.: Phänome-
nologie der Phänomenologie, c. d., s. 
83.

109 MERLEAU-PONTY, M.: Feno-
menológia vnímania, Predhovor, c. 
d., s. 8.

110 BAYEROVÁ, M.: Husserlova fe-
nomenologická metoda a její před-
mět, c. d., s. 225.

111 HENRY, M.: Radikale Lebensphä-
nomenologie. Ausgewählte Studien 
zur Phänomenologie. Freiburg, 
München: Alber-Reihe Philoso-
phie 1992, s. 145, HENRY, M.: 
Nicht-intentionalte Phänome-
nologie und Gegen-reduktion. 
In: KÜHN, R. – STAUDIGL, 
M. (eds.): Epoché und Reduktion. 
Würzburg: Königshausen & Neu-
mann 2003, s. 68.

112 Porovnaj LUFT, S.: Phänomenolo-
gie der Phänomenologie, c. d., s. 84, 
a takisto VI CM, 34.

113 Porovnaj Hua XXXIV, 449.
114 Rkp. C 16, IV., 10, citované podľa 

Y. A. Shiaua (Wachen und Schlaf 
in der Phänomenologie Edmund 
Husserls. [online]. Wuppertal, 
2004, s. 137.) 



� 168 Jaroslava Vydrová 169 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

115 Porovnaj LUFT, S.: Phänomeno-
logie der Phänomenologie, c. d., s. 
135.

116 Tému naivity vo fenomenológii 
rozvedieme v ďalšej časti.

117 Porovnaj Hua XXXIV, 481 a 483, 
IP, 30. Eugen Fink hovorí v jednej 
z formulácií epoché o údive nad 
svetom. Porovnaj takisto MERLE-
AU-PONTY, M.: Fenomenológia 
vnímania, Predhovor, c. d., s. 8.

118 Motivácia môže mať charakter tra-
gickej udalosti, rany osudu, smrti, 
prejavujúcej sa v rámci domáceho 
sveta, „najskôr robí domáci svet 
ako domáci svet témou tým, že sa 
jeho domáca zvyklosť zrúti a stane 
sa cudzou, čím sa generuje rozpo-
loženie úžasu, ktoré tematizuje svet 
v celku“. LUFT, S.: Phänomenolo-
gie der Phänomenologie, c. d., s. 95 
a n. Na druhej strane sa takéto uda-
losti môžu chápať ako prirodzená 
súčasť života v prirodzenom svete 
a pre Husserla by neboli dostatoč-
nou motiváciou k fi lozofi i alebo re-
dukcii, dokonca by naopak mohli 
stáť proti nim. Tragické vytrhnutie 
z každodennosti sa môže skončiť 
zatemnením, nie prejasnením. Na 
iných miestach u Husserla nachá-
dzame napríklad motiváciu v sú-
vislosti s kontaktom s iným svetom, 
ako sa to stalo pri vzniku gréckej 
fi lozofi e. S príkladmi kontaktu 
s iným svetom, putovaním, nachá-
dzaním nového, cestovaním… sa 
stretávame napríklad u Michela 
Maff esoliho. Porovnaj MAFFE-
SOLI, M.: O nomádství. Iniciační 
toulky. Praha: Prostor 2002, zvlášť 
kapitola Nomádství jako základ. 
V prenesenom zmysle na to nará-
žame aj u Josefa Čapka. Porovnaj 
ČAPEK, J.: Kulhavý poutník (Co 

jsem na světě uviděl). Praha: Čes-
koslovenský spisovatel 1985.

119 „Konečný účel žije v ňom, v tr-
valom habituálnom pokračovaní 
platnosti.“ Porovnaj EP II, 12.

120 Napríklad pri objavovaní sa no-
vého umeleckého štýlu, napríklad 
pri prechode k abstraktnej maľ-
be, keď sa vytvára nový spôsob 
videnia a zobrazovania. Porovnaj 
GOLDING, J.: Cesty k abstrakt-
nímu umění. Mondrian, Malevič, 
Kandinskij, Pollock, Newman, 
Rothko a Still. Praha: Barrister 
& Principal 2003. Zaujímavé 
prieniky nachádza v spojení fe-
nomenológie a umenia napríklad 
Jindřich Chalupecký. Porovnaj 
CHALUPECKÝ, J.: Přítomnost 
člověka. In: Výtvarné umění, 1968, 
č. 1, s. 2 – 12.

121 Porovnaj Hua XXXIV, 154 a 233.
122 Porovnaj LUFT, S.: Phänomeno-

logie der Phänomenologie, c. d., s. 
134.

123 Porovnaj Hua XXXIV, Príloha 
XXVI., alebo s. 157 a 530.

124 „Nepretržité zameranie sa na 
normu vytryskuje zvnútra inten-
cionálneho života jednotlivých 
osôb, odkiaľ je potom imanentné 
národom a ich zvláštnym societam 
a napokon organizmu európsky 
spätých národov.“ (Crisis, s. 340.) 
Týmto myšlienkam sa vo veľkej 
miere venoval Jan Patočka, ako to 
nachádzame v jeho zobraných spi-
soch Starosť o dušu.

125 Túto súvislosť analyzuje Karel No-
votný v príspevku Jevení a danost. 
Poznámky na okraj současných 
konceptů fenomenality. In: Filozo-
fi a, roč. 62, 2007, č. 5, s. 442 a n.

126 Porovnaj LUFT, S.: Faktizität und 
Geschichtlichkeit, c. d., s. 33.

127 Porovnaj BRUZINA, R.: Edmund 
Husserl & Eugen Fink. Beginnigs 
and Ends in Phenomenology 1928 

– 1938. New Haven, London: Yale 
University Press 2004, s. 520.

128 Za prvý podnet ďakujem prof. 
Františkovi Novosádovi a druhý 
podnet ironizuje v knihe S elegancí 
ježka francúzska spisovateľka a fi lo-
zo¶ a Muriel Barberyová. Porovnaj 
BARBERYOVÁ, M.: S elegancí 
ježka. Brano: Host 2008, s. 201.

129 Porovnaj Hua XXXIV, Text č. 1, § 
5 a n., respektíve s. 312 a n.

130 Porovnaj Hua XXXIV, 58, respek-
tíve 177.

131 Ďalším príkladom tejto premeny 
je platnosť sveta: v prvom prípa-
de v podobe generálnej tézy sveta, 
ktorú na pôde prirodzeného po-
stoja vždy už prijímame a ktorú 
fenomenologická redukcia vkladá 
do zátvoriek. V druhom prípade 
o nej Husserl píše: „Svet platiaci 
pre mňa uchopujem čistým spôso-
bom ako platiaci pre mňa, pričom 
tomu, čo je platné-mne, porozu-
miem podľa obsahu zmyslu, ktorý 
platí v mojom vedomom živote, s 
každou jeho obmenou a s jeho pre-
trvávajúcou jednotou“ (Hua XX-
XIV, 247,pozri aj poznámku č. 87).

132 LUFT, S.: Phänomenologie der 
Phänomenologie, c. d., s. 136 – 137.

133 KARUL, R.: Henologická reduk-
cia, c. d., s. 48. K súvislosti novosti 
a aktovpozri aj AGUIRRE, A.: 
Genetische Phänomenologie und 
Reduktion, c. d., s. 152 a n.

134 Dok. II/1, 41, pozn. 107. Zvlášt na 
to upozorňuje Sebastian Luft .

135 Porovnaj WALDENFELS, B.: 
Znepokojivá zkušenost cizího. Pra-
ha: OIKOYMENH 1998, s. 61. 
U Fábryho je to napríklad stret-

nutie s Féneom. FABRY, R.: Ja je 
niekto iný. Bratislava: Tatran 1979.

136 PAMUK, O.: Čierna kniha. Pre-
klad O. Kořínek. Bratislava: Slo-
vart 2009, s. 125, 126.

137 BORGES, J. L.: Boreges a ja. In: 
Rozhovory mŕtvych. Preklad V. 
Oleríny. Bratislava: Slovart 2000, s. 
247.

138 Napríklad: „Azda sa dokonca ukáže, 
že totálny fenomenologický postoj 
a jeho primeraná epoché, sú povo-
lané podnietiť dokonalú osobnú 
premenu, ktorá by sa najskôr dala 
prirovnať k obráteniu na vieru, ale 
v tejto premene je navyše utajený 
význam najväčšej existenciálnej pre-
meny, ktorá bola uložená ľudstvu 
ako ľudstvu“ (Krisis, 159 – 160).

139 Porovnaj LUFT, S.: Phänomeno-
logie der Phänomenologie, c. d., s. 
130.

140 Tamže, s. 114. Ojedinelý príspevok 
k psychologickému pozadiu, kto-
rým sa v tejto súvislosti Husserl in-
špiroval, spracoval Sebastian Luft . 
Tamže, s. 119 – 125).

141 Tamže, s. 125.
142 „Identické je niečo, čo sa od seba 

samotného odlišuje, to, k čomu sa 
vždy môžem vrátiť, iba to, k čomu 
sa môžem vrátiť“ (Z Waldenfel-
sovej práce Deutsch-fr anzösische 
Gedankengänge, Frankfurt a/M 
1995, citované podľa S. Luft a: Phä-
nomenologie der Phänomenologie, 
c. d., s. 112); „Identität in der Ver-
schiedenheit…“ (VI CM, 25). Nata-
lie Deprazová uvádza: „V každom 
prípade nejde o úplné rozlomenie 
ego v seba-alterite – ostáva ako 
sebalaterované Ja.“ DEPRAZ, N.: 
Th e Husserlian Th eory of Intersub-
jektivity as Alterology. In: Journal 
of Consciousness Studies, roč. 8, č. 



� 170 Jaroslava Vydrová 171 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

5 – 7, s. 169 – 178; text vyšiel v 
slovenskom preklade v časopise Fi-
lozofi a, roč. 62, 2007, č. 5, s. 405.

143 „Sich-Zurückbiegen auf “. Porov-
naj Hua XXXIV, Text. č. 21. 

144 Porovnaj LUFT, S.: Phänomeno-
logie der Phänomenologie, c. d., s. 
115; Hua XXXIV, 484.

145 Porovnaj Hua XXXIV, 177, 219 a 
n., 229.

146 LUFT, S.: Die Konkretion des Ich 
und das Problem der Ichspaltung 
in Husserls phänomenologischer 
Reduktion. In: KÜHN, R. – 
STAUDIGL, M. (eds.): Epoché 
und Reduktion. Formen und Praxis 
der Reduktion in der Phänomenolo-
gie. Würzburg: Königshausen und 
Neumann 2003, s. 126.

147 Dok. II./1, 213, citované podľa S. 
Luft a: Phänomenologie der Phäno-
menologie, c. d., s. 272.

148 VETTER, H.: Heslo „Habitua-
lität, habituell“. In: VETTER, H. 
(ed.): Wörterbuch der phenomeno-
logicschen Begri� e. Hamburg: Felix 
Meiner Verlag 2004, s. 249 – 250.

149 V tejto súvislosti možno spome-
núť plotinovský kontext: „Pohy-
bujeme sa na rôznych úrovniach, 
vystupujeme a zostupujeme po 
pomyselnej vertikále. Na každej 
úrovni nás sprevádzajú pozostatky 
nižších skutočností, ale zároveň sú 
nižšie úrovne pod vplyvom vyšších 
skutočností.“ KARUL, R.: O Ploti-
novskej cnosti. In: Filozofi a a/ako 
umenie. Bratislava: FO ART 2004, 
s. 210.

150 LUFT, S.: Einige Grundprobleme 
in Husserls unverö� entlichen späten 
Texten über phänomenologische Re-
duktion. Peter Lang, Europäischer 
Verlag für Wissenschaft en 2002, s. 
140, 141.

151 Porovnaj Hua XXXIV, 452; Text č. 
4, § 2.

152 Porovnaj Hua XXXIV, Text č. 13.
153 Porovnaj Hua XXXIV, 462. Slová 

korekcia, premena, ktoré Husserl 
používa, na iných miestach síce 
problematizuje, prirodzený postoj 
nie je chybný, ale pri radikálnej 
premene predsa len získavame tak 
zásadné určenia, že návrat k „sta-
rým“ už nie je možný.

154 BAYEROVÁ, M.: Husserlova fe-
nomenologická metoda, c. d., s. 
226 [kurzíva J. V].

155 LUFT, S.: Phänomenologie der 
Phänomenologie, c. d., s. 127.

156 LUFT, S.: Einige Grundprobleme 
in Husserls unverö� entlichen spä-
ten Texten über phänomenologische 
Reduktion, c. d., s. 147.

157 Porovnaj Hua XXXIV, 75, 463; 
LUFT, S.: Phänomenologie der 
Phänomenologie, c. d., s. 247.

158 Porovnaj VYDRA, A.: O tvorbe a 
nesmrteľnosti. Pusté Úľany: Schola 
Philosophica 2007, s. 35.

159 Porovnaj Hua XI, 125, citované 
podľa Úvodu do myšlení Edmunda 
Husserla, c. d., s. 115. Týmto té-
mam sa kvôli ich náročnosti nemô-
žeme podrobne venovať, budeme 
brať ohľad iba na témy spomínané 
v Textoch k redukcii.

160 Porovnaj LUFT, S.: Faktizität 
und Geschichtlichkeit, c. d., s. 18. 
O vzťahu statickej a genetickej feno-
menológie pojednáva aj VI CM, 6.

161 Výraz rozoberá Sebastian Luft  (po-
rovnaj Faktizität und Geschicht-
lichkeit, c. d., s. 39 a n.).

162 Problematike časovosti v Husserlo-
vej fenomenológii sa u nás venuje 
Jozef Piaček (napríklad PIAČEK, 
J.: Primum perichronozofi e. In: Čas, 
bezčasie a večnosť ako horizont bytia 

osoby. Trnava: Filozofi cká fakulta 
Trnavskej univerzity 2004, s. 11 – 
27) a Fedor Blaščák (BLAŠČÁK, 
F.: K Husserlovej koncepcii vnú-
torného časového vedomia. In: 
Filozofi a, roč. 60, 2005, č. 3, s. 170 

– 175).
163 „… v ktorých sa konštituuje svet, 

a to vo forme časového sveta a v kaž-
dom časovom mieste priestorového 
sveta – je už vždy konštituovaný“ 
(Hua XXXIV, 559). A s tým súvisí 
otázka pasívnej syntézy, identity 
v sukcesii, konštitúcie priesto-
ru a podobne, respektíve otázka 

„možnosti transcendentálnej feno-
menológie, možnosti transcenden-
tálneho sebavnímania, sebavýkladu, 
sebapoznania – analýza pôvodnej 
prúdiacej prítomnosti a tak ďalej.“ 
(Hua XXXIV, 173).

164 Aguirre pokračuje: „Získanie ob-
sahuje celú univerzálnu, intersub-
jektívnu tradíciu.“ AGUIRRE, A.: 
Genetische Phänomenologie und 
Reduktion, c. d., s. 178. K rozsiahlej 
a náročnej téme apercepciepozri 
tamže, s. XX a n., §§ 27 – 34.

165 Pasivitu možno všeobecne charak-
terizovať ako vrstvu, ktorá je „bez 
konania Ja, nech je aj Ja bdelé a to 
znamená konajúce; prúdenie sa 
deje, prúd nie je z nejakého kona-
nia Ja – ako keby bolo nasmerova-
né na svoje uskutočnenie, ako keby 
sa uskutočnilo z nejakého konania“ 
(Hua XXXIV, 179). 

166 ALMEIDA, G. A. de: Sinn und In-
halt in der genetischen Phänomeno-
logie E. Husserls. Haag: Martinus 
Nijhoff  1972 (Phænomenologica 
47), s. 7. Pojmy vertikálny a hori-
zontálny v ďalšom texte používame 
aj v inom kontexte.

167 BERNET, R. – KERN, I. – MAR-

BACH, E.: Úvod do myšlení Ed-
munda Husserla, c. d., s. 125 a n.

168 Porovnaj Hua XXXIV, 308. Hus-
serl hovorí, že v tomto akte sa „na 
základe prúdiaceho života dáva 
(…) aktové vedomie ako vedo-
mie-Ja čohokoľvek a v tom sa 
konštituuje súcno a čas ako forma 
súcna s noetickými modmi aktov 
časovania a s prítomnosťou ako 
prítomnosťou súcna, minulosťou 
a budúcnosťou súcna“ (Hua XX-
XIV, 180, 72).

169 Porovnaj FINK, E.: Die Spätphi-
losophie Husserls in der Freiburger 
Zeit, c. d., s. 113.

170 Porovnaj Hua XXXIV, 295 – 300.
171 Porovnaj Hua XXXIV, 235.
172 Túto tému rozpracúva aj Marc Ri-

chir: Možnost a nezbytnost asub-
jektivní fenomenologie. In: Filoso-
fi cký časopis, roč. 45, 1997, č. 5, s. 
825 – 844.

173 Porovnaj AGUIRRE, A.: Gene-
tische Phänomenologie und Re-
duktion, c. d., s. 185 a n. V tejto 
súvislosti by sa dalo spomenúť aj 
uvažovanie Jozefa Piačka na tému 
času a bezčasia: „Bezčasie je tým, 
čo dáva pri-tomnosť (s krátkym i) 
každému druhu času pri tom, čo 
je v ňom, čo sa v ňom odohráva, 
udržuje, bez ohľadu na to, či ide 
o čas objektívny, čas sveta/kozmu, 
alebo o čas subjektívny, čas duše, 
čas nášho života.“ PIAČEK, J.: Pri-
mum perichronozofi e, c. d., s. 11.

174 V tomto časovaní je minulosť 
„prvým objektívnym časom, ob-
jektívnym v istom prvom, ale ešte 
nie svetovom (a bežne objektív-
nom) zmysle… skonštituované 
(bytie) osebe, identické z môjho 
prasubjektívneho bytia ako živej 
prítomnosti… to, čo je súcnom ‚raz 



� 172 Jaroslava Vydrová 173 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

a navždy‘, identifi kovateľné. Oblasť 
toho, čo je ‚raz a navždy‘ ako oblasť 
(bytia) osebe a oblasť tohto času 
som Ja sám, Ja, ego“ (Hua XXXIV, 
188).

175 V ďalšom texte píše Husserl o trans-
cendentálnej interpretácii narode-
nia a smrti (porovnaj Hua XXXIV, 
s. 199). Celkovo je zaujímavé, že 
Husserl túto súvislosť častejšie na-
črtáva.

176 STEINBOCK, A. J.: Generativity 
and the Scope of Generative Phe-
nomenology. In: WELTON, D. 
(ed.): Th e New Husserl. A Critical 
Reader. Bloomington: Indiana 
University Press 2003, s. 292.

177 Porovnaj Hua XXXIV, 27.
178 Porovnaj STEINBOCK, A. J.: Li-

mit-Phenomena and the Liminali-
ty of Experience. In: Alter: Revue 
de Phénoménologie, roč. 6, 1998, s. 
282, 284.

179 Tento príklad rozoberá vo viacerých 
textoch A. J. Steinbock a dopĺňa 
ho aj o vzťah domáceho a cudzie-
ho – porovnaj Limit-Phenomena 
and the Liminality of Experience, 
c. d., s. 280 – 282 a n. K tejto téme 
sa vzťahujú aj jeho ďalšie jeho prá-
ce: Generativity and the Scope of 
Generative Phenomenology, c. d.; 
Phenomenology and Mysticism. Th e 
Verticality of Religious Experience. 
Bloomington: Indiana University 
Press 2007)

180 STEINBOCK, A. J.: Limit-Phe-
nomena and the Liminality of Ex-
perience, c. d., s. 293.

181 Ako teória možnosti a dosahu po-
znania sveta – porovnaj Hua XX-
XIV, 245.

182 Pre porovnanie sa ponúkajú tri 
texty: druhá kapitola druhého 
oddielu Ideen I (1913), prepra-

covanie tejto kapitoly v Texte č. 7 
(Hua XXXIV, september 1929) 
a Dodatok k mojim Ideám (1930), 
ktorý vyšiel v rôznych vydaniach 
(ako Predhovor k Ideas, respektíve 
ako Nachwort).

183 „To všetko občas v ‚jasnom názore‘, 
občas bez postrehnuteľnej názor-
nosti na spôsob ‚temných pred-
stáv‘; veci sa nám pri tom objavia 
v rozličných ‚charakteristikách‘, 
ako skutočné, možné, fi ktívne a tak 
ďalej.“ (Ideen I, 62 – 63).

184 Slovenčina neposkytuje vhodný 
preklad slova „reell“, čeština použí-
va výraz „reelní“, ktorý tu preberá-
me. Tejto problematike sa Husserl 
podrobne venuje v častiach o no-
eticko-noematickej štruktúre (po-
rovnaj Ideen I, 202 a n.).

185 Porovnaj IP, 37. Ešte v inej formu-
lácii: „Ak sa označia všetky čisté da-
nosti fenomenologickej refl exie ako 
‚imanentné‘, musia sa potom rozlišo-
vať ‚reelno-imanentné‘ obsahy, na-
príklad intencionálne akty a ‚inten-
cionálno-imanentné‘ obsahy, naprí-
klad intencionálne koreláty. (Ak sa 
naopak použitie pojmu imanencie 
obmedzí na reelne imanentné da-
nosti, tak ako to občas robí aj Hus-
serl, musia sa intencionálne koreláty 
označiť ako ‚transcendentné‘ a súčas-
ne sa musia odlíšiť od transcenden-
cie prirodzených realít.“ BERNET, 
R. – KERN, I. – MARBACH, E.: 
Úvod do myšlení Edmunda Husser-
la, c. d., s. 105. K vzťahu imanencie 
a transcendencie sa kriticky venuje 
napríklad Michel Henry – porovnaj 
Die phänomenologische Metho-
de. In: HENRY, M.: Radikale Le-
bensphänomenologie. Ausgewählte 
Studien zur Phänomenologie, c. d., s. 
63 – 143.

186 Porovnaj Ideen I, 59.
187 Čiže na rovinu faktov, prirodzený 

postoj a ďalšie transcendencie.
188 Porovnaj Hua XXXIV, s. 122 – 

123.
189 „Original alterity“ – porovnaj 

ZIPPEL, N.: Th e Living Future of 
Phenomenology. In: GENIUSAS, 
S. – LAVOIE, D. – PATNAIK, N. 
(eds.): On the Future of Husserlian 
Phenomenology. New York: Depart-
ment of Philosophy New School 
for Social Research, URL: <http://
www.newschool.edu/nssr/husserl/
Future/Future_Main.html>.

190 Intersubjektívna redukcia je roz-
pracovaná napríklad v Hua XIII 
(ale aj v ďalších dvoch zväzkoch ve-
novaných intersubjektivite) a mô-
žeme sa tu stretnúť aj s prívlastkom 
dvojitá redukcia.

191 Porovnaj LUFT, S.: Faktizität und 
Geschichtlichkeit, c. d., s. 16.

192 Porovnaj Hua XXXIV, 122 – 123, 
224 a 290.

193 Porovnaj napríklad Hua XX-
XIV,120.

194 „Tá pokrýva epoché a redukciu, na-
zýva sa ‚transcendentálna‘, pretože 
odkrýva ego, pre ktoré má všetko 
význam a existenciu. Nazýva sa 
‚fenomenologická‘, pretože trans-
formuje svet na ‚len fenomén‘. Na-
zýva sa ‚redukcia‘, pretože nás vedie 
späť (lat. reducere) k zdroju zmyslu 
a existencie zakúšaného sveta – po-
kiaľ je zakúšaný – odkrytím inten-
cionality.“ SCHMITT, R.: Hus-
serl’s Transcendental-phenomeno-
logical Reduction. In: Philosophy 
and Phenomenological Research, 
roč. 19, 1959/2, č. 20, s. 240.

195 Porovnaj SCHMITT, R.: Husserl’s 
Transcendental-phenomenological 
Reduction, c. d.; FARBER, M.: Ed-

mund Husserl and the Background 
of his Philosophy. In Philosophy 
and Phenomenological Research, 
roč. 1, 1940, č. 1, s. 16 – 17.

196 „Tento sklon neustále sa vracať 
k udalostiam z našej minulosti je 
ako villanella, básnická forma, kto-
rá odmieta lineárne napredovanie 
a v refrénoch krúži okolo citovo vy-
pätých momentov. Len opakované 
čítanie odkrýva podstatu, vyhlásil 
Nabokov.“ ONDAATJE, M.: Divi-
sadero. Bratislava: Ikar 2009, s. 115.

197 Problematiku fenomenologickej 
archeológie v Husserlových ruko-
pisoch (C 16 IV) v náboženskom 
a kultúrnom kontexte rozvíja 
Angela Ales Bellová: „Reduktív-
na otázka pôsobí na jednotlivé 
operácie nasmerované na určenie 
zmyslu niečoho, čo nás vedie späť 
k pôvodným zdrojom, k matriciam, 
k archai.“ BELLO, A. A.: Th e Di-
vine in Husserl and Other Explora-
tion. Analecta Husserliana XCVIII. 
Dortdrecht: Springer 2009, s. 87.

198 STEINBOCK, A. J.: Chudobný 
fenomén. Marion a problém dá-
vania. In: Ostium, [online], roč. 5, 
2009, č. 3.

199 Porovnaj Hua XXXIV, 194.
200 Hua XXXIV, 197 („Immer-wie-

der-auf-es-als-identisches-Selb-
st-zurückkommen-zu-Können“). 
Bližšie sa táto otázka spomínala 
v prípade modov tematických 
podpôr alebo snáh (porovnaj Hua 
XXXIV, s. 39). Doplňme tu Agui-
rreovo vyjadrenie: „Každé vyplne-
nie ako uskutočnenie minulosti je 
práve anticipáciou ako očakávaním 
(ako možným vedomým uskutoč-
nením) budúcnosti.“ AGUIRRE, 
A.: Genetische Phänomenologie und 
Reduktion, c. d., s. 152.



� 174 Jaroslava Vydrová 175 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

201 Porovnaj Hua XXXIV, 456.
202 Porovnaj Hua XXXIV, 49, 64. Pa-

sivita vystupujúca ako nevedomie, 
ako uvádza Husserl, je limitným 
modom vedomia. Porovnaj LUFT, 
S.: A Hermeneutic Phenomeno-
logy of Subjective and Objective 
Spirit: Husserl, Natorp and Cassi-
rer. In: Th e New Yearbook for Phe-
nomenology and Phenomenological 
Philosophy IV, 2004, s. 242.

203 LUFT, S.: A Hermeneutic Phe-
nomenology of Subjective and 
Objective Spirit: Husserl, Natorp 
and Cassirer, c. d., s. 243. To ho 
podľa Luft a dáva do užšieho vzťa-
hu s Cassirerovou koncepciou 
symbolických foriem, keď hovorí 
o Husserlovej fenomenológii sub-
jektívneho ducha a Cassirerovej fe-
nomenológii objektívneho ducha. 
Tejto téme pozri aj :co-reduction“ 
u Natalie Deprazovej: Th e Pheno-
menological reduction as Praxis. 
In: Journal of Consciousness Studies, 
roč. 6, 1999, č. 2 – 3, s. 105 a n.

204 Tamže, s. 243; s. 247. Transcen-
dentálny idealizmus u Husserla 
vysvetľuje aj Jana Tomašovičová, 
porovnaj TOMAŠOVIČOVÁ, 
J.: Ontologický problém sveta vo 
fi lozofi i Edmunda Husserla. In: Fi-
lozofi a, roč. 54, 1999, č. 2, s. 83.

205 Cassirer to v liste Husserlovi z aprí-
la 1925 vyjadril nasledovne: „Od 
publikácie prvého vydania Logic-
kých skúmaní som bol vždy pre-
svedčený, že medzi úlohami, ktoré 
si dáva fenomenológia pre seba 
a základným vhľadom kritickej fi -
lozofi e, spočíva hlboká zhoda: ne-
pochybne, to, čo je pre nás oboch 
v stávke, nazývate… ‚radikálne 
uskutočňovaná veda o transcen-
dentálnom, ktorá má byť uskutoč-

ňovaná ad infi nitum‘.“ Cassirer ci-
toval Husserlov list z 3. apríla toho 
roka. Citované podľa LUFT, S.: 
A Hermeneutic Phenomenology 
of Subjective and Objective Spirit: 
Husserl, Natorp and Cassirer, c. d., 
s. 247.

206 Porovnaj AGUIRRE, A.: Gene-
tische Phänomenologie und Reduk-
tion, c. d., s. 163 a n.

207 K antropológiipozri Hua XXXIV, 
Text č. 16, k ontológii Text č. 17.

208 MURÁNSKY, M.: Na ceste k ve-
ciam samým (K Heideggerovej in-
terpretácii Husserlovej fenomeno-
lógie). In: Filozofi a, roč. 65, 2010, 
č. 1, s. 14 – 15.

209 Husserl si k tejto stručnej expozícii 
poznamenáva, že ju treba ešte pres-
nejšie rozviesť.

210 MURÁNSKY, M.: Na ceste k ve-
ciam samým (K Heideggerovej 
interpretácii Husserlovej fenome-
nológie), c. d, s. 24.

211 TOMAŠOVIČOVÁ, J.: Onto-
logický problém sveta vo fi lozofi i 
Edmunda Husserla, c. d., s. 88.

212 K tradícii nepatrí podľa Husserla 
len spoločná výmena, tradovanie, 
nesenie minulého, ale napríklad 
aj pohľad vpred, druhí ľudia – „… 
stojíme v tradícii: cez druhých sa 
stávame inými, vteľujeme do nás to, 
čo prináleží k ich osobnosti a nevy-
hnutne to v sebe pretvárame“. Rkp. 
C 17 V, s. 31 – 32, citované podľa 
CRISTIN, R.: Budoucnost v ne-
konečnu. Redukce, dějiny a tra-
dice. In: Fenomenologie v pohybu. 
Sborník z mezinárodní konference 
Budoucnost fenomenologie. 100. 
výročí vydání Logických zkoumání 
Edmunda Husserla. Olomouc, 
Univerzita Palackého v Olomou-
ci 2003, s. 250. V konečnom dô-

sledku k tomu patrí aj celá svetská 
skúsenosť (porovnaj Hua XXXIV, 
Text č. 30.).

213 Porovnaj LUFT, S.: Faktizität und 
Geschichtlichkeit, c. d., s. 14.

214 Porovnaj LUFT, S.: Phänomeno-
logie der Phänomenologie, c. d., s. 
208. Podľa jednej strany sú korela-
tívne, ku koncu Husserlovho diela 
sa k sebe približujú a nakoniec sú 
od seba neoddeliteľné. Porovnaj 
LUFT, S.: Husserl’s Notion of the 
Natural Attitude and the Shift  to 
Transcendental Phenomenology, 
c. d., s. 118 a Phänomenologie der 
Phänomenologie, c. d., s. 36, 52, 
55 – 56; Hua XXXIV, Text č. 4 a 
8, 148 a n., Text č. 31. Alebo ide 
o protiklady ako napríklad u Agu-
irreu. Porovnaj AGUIRRE, A.: 
Genetische Phänomenologie und 
Reduktion, c. d., s. 12. V ponímaní 
prirodzeného sveta a Lebensweltu 
možno napríklad podľa Weltona 
a Luft a nájsť kontinuitu a dodajme, 
že Lebenswelt nie je výlučnou do-
ménou neskorého Husserla, keďže 
sa nachádza už v prednáške Geist 
und Natur z roku 1919. Porovnaj 
LUFT, S.: Faktizität und Ges-
chichtlichkeit als Konstituentien 
der Lebenswelt in Husserls Spät-
philosophie, c. d., s. 13 a n.

215 Porov LUFT, S.: Faktizität und 
Geschichtlichkeit, c. d., s. 37 s od-
kazom na Bremesa.

216 Genetická fenomenológia bez 
transcendentálneho indexu by 
bola historiografi ou (porovnaj 
Hua XXXIV, 37 a n.).

217 ONDAATJE, M.: Divisadero, c. d., 
s. 163.

218 Porovnaj napríklad popis rukopi-
sov B II. 18. Podobne rozdeľujeme 
aj túto kapitolu.

219 Podobný postup nachádzame na-
príklad v Ideen I, v časti Predbežné 
metodické úvahy (§§ 63 – 75), VI 
CM, §§ 3, 4.

220 Respektíve táto vrstva skúmania 
sa ešte môže členiť na regresívnu 
fenomenológiu ako transcenden-
tálnu estetiku a analytiku a na 
konštruktívnu fenomenológiu ako 
transcendentálnu dialektiku (VI 
CM, 13).

221 Husserl sa k tejto téme vyjadruje na 
viacerých miestach (porovnaj Hua 
XXXIV, 173 a n.).

222 Porovnaj LUFT, S.: Phänomeno-
logie der Phänomenologie, c. d., s. 
158.

223 NOVOTNÝ, K.: Jan Patočka 
o zjevování jako takovém: feno-
menologie nebo metafyzika? In: 
Fenomenologie v pohybu. Sborník 
z mezinárodní konference Budo-
ucnost fenomenologie. 100. vý-
ročí vydání Logických zkoumání 
Edmunda Husserla. Olomouc: 
Univerzita Palackého v Olomouci 
2003, s. 112.

224 LUFT, S.: Phänomenologie der 
Phänomenologie, c. d., s. 158.

225 AGUIRRE, A.: Genetische Phä-
nomenologie und Reduktion, c. d., 
s. 61. Do tejto diskusie sa zapája 
napríklad aj Jan Patočka. Porovnaj 
PATOČKA, J.: Epoché a redukce, 
c. d.; ale aj NOVOTNÝ, K.: Jan 
Patočka o zjevování jako takovém: 
fenomenologie nebo metafyzika?, 
c. d.

226 Porovnaj Hua XXXIV, s. 246 
v nadväznosti na Augustinov vý-
rok zo spisu O pravom nábožen-
stve: „Nechoď von, vráť sa k sebe. 
V ľudskom vnútri prebýva prav-
da…“ V textochXXXIV. zväzku sa 
k tomu Husserl bližšie nevyjadruje 



� 176 Jaroslava Vydrová 177 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

a celkovo sú jeho zmienky o meta-
fyzike ojedinelé. Porovnaj naprí-
klad Text. č. 1, § 7.

227 K nenaplneniu tohto projektu sa 
v smútočnej reči na Husserlovom 
pohrebe vyjadril aj Eugen Fink: 

„Uprostred práce na rozhodnom 
diele, v ktorom chcel vyjadriť svoju 
poslednú pravdu a dať tak svojmu 
dielu vnútorné zavŕšenie.“ FINK, 
E.: Smuteční řeč na paměť Edmun-
da Husserla. In: Česká mysl, roč. 34, 
1938, č. 1 – 2, s. 1.

228 Podľa Husserlovej príhodnej for-
mulácie „nepotrebujeme pred-
pokladať ani to nasledovné, naše 
doterajšie úvahy sú, rovnako ako 
by mali byť všetky nasledujúce, 
oslobodené od každého vzťahu zá-
vislosti od tak spornej a podozrivej 
‚vedy‘, akou je fi lozofi a“ (Ideen I, s. 
33).

229 Porovnaj Hua XXXIV, 439.
230 LUFT, S.: Phänomenologie der 

Phänomenologie, c. d., s. 157. 
231 Tamže, s. 158, respektíve Hua XX-

XIV, s. XLIX.
232 Porovnaj Hua XXXIV, 291.
233 LUFT, S.: Die Archivierung des 

husserlschen Nachlasses 1933 
– 1935, c. d., s. 1. Rukopisy sú 
zoradené v týchto skupinách: A. 
Mundánna fenomenológia, B. Re-
dukcia, C. Časová konštitúcia ako 
formálna konštitúcia, D. Primordi-
álna konštitúcia („prakonštitúcia“), 
E. Intersubjektívna konštitúcia, F. 
Prednášky a vystúpenia.

234 To je názor napríklad Sebastiana 
Luft a (porovnaj Faktizität und Ge-
schichtlichkeit, c. d., s. 14.) a Don-
na Weltona. Príklon k tomuto prí-
stupu nachádzame aj vo vyjadrení 
Ivana Blechu, podľa ktorého „skôr 
než ako uzavretý systém bola feno-

menológia rozvíjaná ako metóda“ 
(Edmund Husserl a česká fi losofi e, c. 
d., s. 171).

235 Porovnaj LUFT, S.: Phänomenolo-
gie der Phänomenologie, c. d., s. 162, 
s. 83, s. 168 – 169; VI CM, s. 13.

236 Porovnaj Hua XXXIV, 464, 466.
237 Porovnaj Hua XXXIV, 454 – 459.
238 Porovnaj Hua XXXIV, 60 a n., 431 

a 245.
239 HUSSERL, E.: „Byť možno len vo 

veľkej viere…“, s. 9. To nám pripo-
mína Finkovo vyhlásenie, že feno-
menológia nepotrebuje straníkov.

240 Tamže, c. d., s. 9.
241 BRUZINA, R.: Edmund Husserl 

& Eugen Fink, c. d., s. 88.
242 Porovnaj LUFT, S.: Faktizität und 

Geschichtlichkeit, c. d., s. 23.
243 Porovnaj BERNET, R. – KERN, 

I. – MARBACH, E.: Úvod do 
myšlení Edmunda Husserla, c. d., s. 
18. Okrem metodologickej závaž-
nosti sa Husserl venuje aj aplikácii, 
konzekvenciám, praktickej stránke 
vedeckého výskumu. Spomeňme 
zaujímavý a mnohovrstevný po-
jem „fenomenotechniky“ od iného 
teoretika a historika vedy, Gastona 
Bachelarda: „vedecká objektivita 
sa neobmedzuje len na uzavreté 
skúmanie v špecializovaných vý-
skumných centrách, v ktorých sa 
vypracúvajú teórie, ale ukazuje sa 
hlavne vtedy, keď z nich vystupuje 
,von‘ v podobe (napríklad technic-
kej) aplikácie; ide tu o širší problém 
súvisiaci s pojmom ,fenomenotech-
nika‘. Ak vedecký výsledok nevstu-
puje do služieb spoločnosti, tak je 
lepšie nehovoriť o laboratóriu, ale 
o tmavej kutici alchymistu. Tech-
nická aplikácia overuje vedecký 
výskum.“ VYDRA, A.: Od apliko-
vaného racionalizmus k aplikovanej 

fenomenológii. Nová vedecká pe-
dagogika Gastona Bachelarda. In: 
Filozofi a, roč. 64, 2009, č. 8, s. 796.

244 Porovnaj LUFT, S.: Faktizität und 
Geschichtlichkeit, c. d., s. 28.

245 Tamže, s. 35. Sebastian Luft  tu 
odkazuje najmä na Husserlove po-
známky v VI CM.

246 Tejto téme sa podrobne venuje 
Natalie Deprazová (Th e Husser-
lian Th eory of Intersubjektivity as 
Alterology. In: Journal of Conscio-
usness Studies, roč. 8, č. 5 – 7, s. 
169 – 178; Th e Phenomenological 
reduction as Praxis. In: Journal of 
Consciousness Studies, c. d., s. 95 – 
110; Phenomenological reduction 
and the political. In: Husserl Stud-
ies, roč. 12, 1995, č. 1, s. 1 – 17).

247 ŠIMOVÁ, Z.: Divadlo jedného her-
ca. Diplomová práca. Bratislava: 
VŠVU 2006, s. 18.

248 Porovnaj SHIAU, Y. A.: Wachen 
und Schlaf in der Phänomenologie 
Edmund Husserls, c. d. Fenomeno-
logická redukcia pôsobí ako prebu-
denie transcendentálnej konštitú-
cie (VI CM, 15).

249 Porovnaj LUFT, S.: Einige Grun-
dprobleme in Husserls unverö� ent-
lichen späten Texten über phänome-
nologische Reduktion, c. d., s. 141.

250 Filozofi cký aj osobný vzťah Hus-
serla a Finka sleduje Sebastian 
Luft  a opisuje genézu vzniku a in-
terpretácie šiestej meditácie a jej 
fenomenologické dôsledky. Porov-
naj LUFT, S.: Phänomenologie der 
Phänomenologie, c. d., s. 143 a n. 
Túto tému podrobnejšie študovali 
najmä zostavovatelia a spolupra-
covníci na vydaní tohto zväzku, 
napríklad Hans Ebeling, Jann Holl, 
Guy van Kerckhove, Ronald Bruzi-
na, Herman Leo van Breda.

251 Porovnaj BRUZINA, R.: Edmund 
Husserl & Eugen Fink, c. d., s. 77.

252 NOVOSÁD, F.: Fenomén hranice. 
In: MURÁNSKY, M. – KARUL, 
R. (eds.): Konanie, normy a kon-
fl ikty v globálnej situácii. Bratislava: 
Fox&Col 2006, s. 93.

253 MOLCHANOV, V.: Erfahrung, 
Naivität und Selbstkritik der Phä-
nomenologie: Unterwegs zum nich-
t-aggressiven Bewusstsein. [online]. 
Príspevok z konferencie CFB 
Issues Confronting the Post-Eu-
ropean World, Praha 2002, s. 2. 
URL: <http://www.o-p-o.net/
essays/MolchanovArticle.pdf>. 
Viktor Molchanov tu upozorňuje 
na súvislosť bezpredpokladovosti 
a transcendentánej naivity.

254 Ronald Bruzina sleduje túto líniu 
uvažovania ako „meontickú“ zále-
žitosť (v knihe Edmund Husserl & 
Eugen Fink ako aj v úvode k jeho 
anglickému prekladu VI. Kartezi-
ánskej meditácie). Porovnaj naprí-
klad Dok. II/1, 89, kde Husserl roz-
lišuje priestorové a transcendentál-
ne súcno a ich jednotlivé mody.

255 LUFT, S.: Phänomenologie der 
Phänomenologie, c. d., s. 179.

256 Tamže, s. 181 a n.
257 Porovnaj FINK, E.: Die Spätphi-

losophie Husserls in der Freiburger 
Zeit, c. d., s. 102 – 103, 107.

258 Analogicky parafrázujeme Föl-
dényiho vyjadrenie: „… nik tak 
dobre nevidí ohraničenosť ľudskej 
existencie ako ten, kto chce tieto 
ohraničenia prekročiť.“ FÖLDÉ-
NYI, L. F.: Melanchólia. Bratislava: 
Kalligram 2001, s. 137.

259 HUSSERL, E.: „Byť možno len vo 
veľkej viere…“, c. d., s. 8.

260 „Husserlova fi lozofi a je nekoneč-
nou meditáciou a v tej samej miere, 



� 178 Jaroslava Vydrová 179 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

v akej ostáva verná svojej inten-
cii, nikdy nebude vedieť, kam ide. 
Nedokončenosť fenomenológie 
a jej inchoatívne spôsoby nie sú 
znakom neúspechu, boli nevy-
hnutné, pretože fenomenológia 
má za úlohu zjaviť tajomstvo sveta 
a tajomstvo rozumu. Ak bola feno-
menológia prv, než sa stala učením 
či systémom, hnutím, nie je to ani 
náhoda, ani podvod. Je pracná ako 
Balzacovo, Proustovo, Valéryho či 
Cézannovo dielo – tým istým dru-
hom pozornosti a údivu, tou istou 
požiadavkou na vedomie, tou istou 
vôľou uchopiť zmysel sveta či dejín 
v stave zrodu. Z tohto hľadiska sa 
stotožňuje so snažením moderné-
ho myslenia.“ MERLEAU-PON-
TY, M.: Fenomenológia vnímania, 
Predhovor, c. d., s. 9.

261 DEPRAZ, N.: Th e Husserlian 
Th eory of Intersubjectivity as Alte-
rology. In: Journal of Consciousness 
Studies, roč. 8, 2001, č. 5 – 7, s. 169 

– 178; v slovenskom preklade ako 
Husserlova teória intersubjekti-
vity ako alterológia. In: Filozofi a, 
roč. 62, 2007, č. 5., s. 404; VARE-
LA, F. J.: Neurophenomenology: 
A Methodological Remedy for 
the Hard Problem. In: Journal 
of Consciousness Studies, 1996. 
[online]. Citované podľa URL: 
<http://members.tripod.com/ena-
ction/id151.htm>, s. 368 a n.

262 Napríklad v konfrontácii Finkovej 
VI. Karteziánskej meditácie a Hus-
serlových poznámok k nej.

263 DEPRAZ, N.: Th e Phenomenolo-
gical reduction as Praxis. In: Jour-
nal of Consciousness Studies, roč. 6, 
1999, č. 2 – 3, s. 97.

264 DEPRAZ, N. – VARELA, F. J. – 
VERMESCH, P.: Die phänome-

nologische „Epoché“ als Praxis. In: 
KÜHN, R. – STAUDIGL, M.: 
Epoché und Reduktion. Formen und 
Praxis der Reduktion in der Phäno-
menologie. Würzburg: Königshau-
sen und Neumann 2003, s. 214. 
On Becoming Aware: A Pragmatics 
of Experiencing je aj v názve knihy, 
ktorá zhŕňa systematické štúdium 
trojice autorov a vychádza z pred-
chádzajúceho projektu Th e View 
fr om Within.

265 DEPRAZ, N. – VARELA, F. J. – 
VERMESCH, P.: Die phänomeno-
logische „Epoché“ als Praxis, c. d., 
s. 215 a n.; DEPRAZ, N.: Practice 
as the Epistemology of Phenome-
nology. In: GENIUSAS, S. – LA-
VOIE, D. – PATNAIK, N. (eds.): 
On the Future of Husserlian Pheno-
menology. New York: Department 
of Philosophy New School for 
Social Research, URL: <http://
www.newschool.edu/nssr/hus-
serl/Future/Future_Main.html>; 
CHARMER, C. O.: Conversation 
with Francisco Varela. Th e Th ree 
Gestures of Becoming Aware. In: 
Dialog on Leadership. [online]. 
URL: <www.dialogonleadership.
org/varela-2000.html>; VARELA, 
F. J.: Th e Naturalization of Pheno-
menology as the Transcendence of 
Nature. In: Alter. Veille, sommeil, 
rêve, roč. 5, č. 5, 1997, s. 378.

266 DEPRAZ, N. – VARELA, F. J. – 
VERMESCH, P.: Die phänome-
nologische „Epoché“ als Praxis, c. 
d., s. 221.

267 Tamže, s. 222, 223.
268 Tamže, s. 226.
269 DEPRAZ, N.: Th e Phenomeno-

logical reduction as Praxis, c. d., 
s. 97.

270 Porovnaj CHARMER, C. O.: 

Conversation with Francisco Va-
rela. Th e Th ree Gestures of Beco-
ming Aware, c. d.

271 VARELA, F. J.: Th e Naturalization 
of Phenomenology as the Trans-
cendence of Nature, c. d., s. 369. 
Pod týmto vzťahom sa má na mysli 
rozpracovanie izomorfi e, súhry, ale 
aj generatívneho prechodu. Tamže, 
s. 368 – 373. „Neznamená to iba 
toľko, i) že subjekt sa aktívne zapája 
a opisuje špecifi cké fenomenálne in-
varianty skúsenosti a ii) že neurove-
dec sa vo svojich analýzach a inter-
pretáciách fyziologických dát riadi 
dátami prvej osoby, ale aj to, iii) že 
(fenomenologicky) obohatené neu-
rovedecké analýzy vyvolávajú zme-
ny a zjemnenia fenomenologických 
opisov, ako aj napomáhajú subjektu 
uvedomovať si predtým neprístup-
né alebo fenomenálne nedosiahnu-
teľné aspekty svojho mentálneho 
života.“ LUTZ, A. – THOMSON, 
E.: Neurophenomenology. Integ-
rating Subjective Experience and 
Brain Dynamics in the Neuroscien-
ce of Consciousness. In: Journal of 
Consciousness Studies, roč. 10, 2003, 
č. 9 – 10, s. 33.

272 PATOČKA, J.: Der Subjekti-
vismus der Husserlschen und die 
Forderung einer asubjektiven Phä-
nomenologie, c. d., s. 85.

273 ZAHAVI, D.: Phenomenology and 
the Project of Naturalization. In: 
Phenomenology and the Cognitive 
Sciences, 2004, č. 3/4, s. 331 – 347.

274 Zvlášť sa pozrieme na tri Henry-
ho texty: Filozofi a a fenomenoló-
gia tela, ktorá je jedným z prvých 
spisov, kde sa formuluje Henryho 
koncepcia tela, a ďalšie dva texty sa 
venujú špeciálne metóde fenome-
nológie: Fenomenologická metóda 

(vydaná v roku 1990 ako súčasť 
knihy Materiálna fenomenológia) 
a Ne-intencionálna fenomenológia 
a proti-redukcia (z roku 1995).

275 HENRY, M.: Philosophy and 
Phenomenology of the Body. Th e 
Hague: Martinus Nijhoff  1975, s. 
5/7 (V týchto prípadoch uvádza-
me strany anglického, respektíve 
českého prekladu a francúzskeho, 
respektíve nemeckého originálu 
oddelené lomkou.)

276 Tamže, s. 18/25, 56/77.
277 Tamže, s. 138/192.
278 Tamže, s. 45/61 – 62, [kurzíva J. V.]
279 Tamže, s. 35/49.
280 Tamže, s. 75/104.
281 Tamže, s. 78/108.
282 Tamže, s. 121.
283 KARUL, R.: Jednosť života a mno-

hosť živých. In: Filozofi a: minulé po-
doby – súčasné perspektívy. Zborník 
z konferencie konanej dňa 6. 2. a 7. 
2. 2003 na Katedre fi lozofi e a dejín 
fi lozofi e FF UK v Bratislave. Brati-
slava: Maxima press 2003, s. 91.

284 HENRY, M.: Radikale Lebensphä-
nomenologie. Ausgewählte Studien 
zur Phänomenologie. Freiburg, 
München: Alber-Reihe Philoso-
phie 1992, s. 63 – 65.

285 Ideu fenomenológie komentujú 
Henry aj Marion. Terminologic-
ky sa u Mariona vyskytuje dvojica 
dávanie (donation, Gegebenheit, 
givenness) – dané (le donné, Gege-
bene, given), zatiaľ čo u Henryho sa 
v tomto kontexte môžeme stretnúť 
s troma pojmami: danosť (Gege-
benheit), dávanie (Geben), dané 
(Gegebene). Voľba týchto termínov 
má v oboch prípadoch svoje odô-
vodnenie – Henry sleduje nemec-
ký originál a Husserlovo rozlíšenie, 
Marion toto rozlíšenie ďalej vsúva 



� 180 Jaroslava Vydrová 181 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

do kontextu francúzskych prekla-
dov (Lowita a Ricœura), pričom 
sa preňho stáva kľúčový pojem 
dávania, ktorý aj keď v sebe obsa-
huje ambivalentnosť a polysémiu, 
je preňho jednotný v porovnaní 
s dualitou dávanie – dané/danosť. 
Porovnaj HENRY, M.: Radikale 
Lebensphänomenologie. Ausgewähl-
te Studien zur Phänomenologie, 
c. d., s. 67 – 68; MARION, J.-
L.: Reduktive „Gegen-Methode“ 
und Faltung der Gegebenheit. In: 
Kš HN, R. – STAUDIGL, M. 
(eds.): Epoché und Reduktion, c. d., 
s. 134 – 136.

286 Porovnaj II. Prednáška (IF, 34 – 
35/30 – 31).

287 HENRY, M.: Radikale Lebensphä-
nomenologie. Ausgewählte Studien 
zur Phänomenologie, c. d., s. 68 – 69.

288 Tamže, s. 69.
289 Tamže, s. 92.
290 Tamže, s. 144.
291 Tamže, s 145.
292 Tamže, s. 145.
293 Tamže, s. 146. Napríklad Dieter 

Lohmar opisuje túto previazanosť 
takto: „Husserlova fenomenoló-
gia je disciplína, ktorá sa centruje 
na metódu (methodenzentrierte 
Disziplin).“ LOHMAR, D.: Die 
Phänomenologie der Zukunft : Ei-
detisch, transzendental oder natu-
ralisiert? In: GENIUSAS, S. – LA-
VOIE, D. – PATNAIK, N. (eds.): 
On the Future of Husserlian Pheno-
menology. New York: Department 
of Philosophy New School for 
Social Research, URL: <http://
www.newschool.edu/nssr/husserl/
Future/Future_Main.html>.

294 MARION, J.-L.: Reduktive „Ge-
gen-Methode“ und Faltung der 
Gegebenheit, c. d., s. 125.

295 Tamže, s. 128. Fenomén „sa dáva“ 
tu znamená, že sa dáva taký, aký je 
(tamže, s. 137).

296 NOVOTNÝ, K.: Jevení a danost. 
Poznámky na okraj současných 
konceptů fenomenality. In: Filozo-
fi a, roč. 62, 2007, č. 5, s. 435.

297 MARION, J.-L.: Reduktive „Ge-
gen-Methode“ und Faltung der 
Gegebenheit, c. d., s. 127, 128. 
Uveďme aj iné stanovisko súčasnej 
francúzskej fenomenológie. „Ak 
nie je zážitok, t. j. fenomén Hus-
serlovej fenomenológie, hoci je to 
veľmi náročné pochopiť…, niečím 
daným, potom sa môžeme vyjad-
riť polemicky a povedať: čím viac 
redukcie, tým menej danosti. Čím 
viac redukujeme, čím viac cibríme 
vo fenomenologickom zmysle, tým 
viac sa nám toho stráca…“ Takto 
cituje a analyzuje Marca Richira 
ako „antipóda“ Jean-Luca Mario-
na Karel Novotný. Citované podľa 
NOVOTNÝ, K.: Jevení a danost. 
Poznámky na okraj současných 
konceptů fenomenality, c. d., s. 
442 – 443. Porovnaj takisto MA-
RION, J.-L.: O založení rozdielu 
medzi teológiou a fi lozofi ou. Pre-
klad A. Vydra. In: SLAVKOVSKÝ, 
A. R. – VYDROVÁ, J. – VYDRA, 
A.: Boh a racionalita. Pusté Úľany: 
Schola Philosophica 2010, s. 61 – 
94.

298 MARION, J.-L.: Reduktive „Ge-
gen-Methode“ und Faltung der 
Gegebenheit, c. d., s. 133.

299 Tamže, s. 138.
300 NOVOTNÝ, K.: Jevení a danost. 

Poznámky na okraj současných 
konceptů fenomenality, c. d., s. 435.

301 HENRY, M.: Nicht-intentionalte 
Phänomenologie und Gegen-re-
duktion. In: KÜHN, R. – STAU-

DIGL, M. (eds.): Epoché und Re-
duktion, c. d., s. 66.

302 Tamže, s. 65.
303 Tamže, s. 68 „Či už ide o fenome-

nológiu, posledný koniec už neob-
sahuje javenie, danosť v jej dávaní, 
ale súcno, ktoré sa v ňom dáva“ 
(tamže, s. 69).

304 Porovnaj napríklad Hua XXXIV, 
308, 187 a i. Vo svojom texte opisu-
je analýzy refl exie, časového vedo-
mia v kontexte subjektivity javenia 
aj Karel Novotný. NOVOTNÝ, K.: 
Subjektivní tělesnost mysli a otáz-
ka subjektivity jevení. In: KARUL, 
R. – MURÁNSKY, M. – VYD-
ROVÁ, J.: Vnímať, konať myslieť. 
Bratislava: FiÚ SAV 2008, s. 237 

– 249. Na inom mieste v súvislosti 
s Marcom Richirom Novotný uvá-
dza: „… v súčasnej dobe… rozvíja 
svoj výskum archaických neinten-
cionálnych koreňov javenia hlavne 
v tesnej nadväznosti na Husserlove 
analýzy fantázie a afektivity. Richir 
ukazuje ich neintencionálny cha-
rakter na nevyhnutnosti dôsledne 
odlišovať fantáziu ako nepredmet-
nú od intencionality obrazového 
vedomia“. NOVOTNÝ, K.: Jevení 
a danost. Poznámky na okraj sou-
časných konceptů fenomenality, c. 
d., s. 441.

305 STAUDIGL, M.: Kritik und Ra-
dikalisierung der Phänomenologie 
bei Michel Henry. URL: <http://
www.cts.cuni.cz/reports/2002/
CTS-02-02.pdf>, s. 13.

306 HENRY, M.: Nicht-intentionalte 
Phänomenologie und Gegen-re-
duktion, c. d., s. 73.

307 PATOČKA, J.: Epoché a redukcie. 
In: IP, 77.

308 François-David Sebbah hovorí 
o hypostazovaní a hyperbolizovaní 

redukcie. SEBBAH, F.-D.: French 
Phenomenology. In: DREYFUS, 
H. L., WRATHALL, M. A. (eds.): 
A Companion to Phenomenology 
and Existentialism. Blackwell 2006, 
s. 56. Na to poukazuje aj Michael 
Staudigl. STAUDIGL, M.: Kri-
tik und Radikalisierung der Phä-
nomenologie bei Michel Henry. 
URL: <http://www.cts.cuni.cz/
reports/2002/CTS-02-02.pdf>, 
s. 10. Zaujímavým návrhom je aj 
Richirova koncepcia hyperbolickej, 
architektonickej redukcie, smeruj-
úca k archaickým vrstvám javenia, 
ktorú rozoberá Karel Novotný. 
Porovnaj NOVOTNÝ, K.: Jevení 
a danost. Poznámky na okraj sou-
časných konceptů fenomenality , c. 
d., s. 435).

309 HENRY, M.: Nicht-intentionalte 
Phänomenologie und Gegen-re-
duktion, c. d., s. 74.

310 Tamže, s. 76.
311 „Th ese marches, however, are not 

margins.“ MARION, J.-L.: Th e 
Idol and Distance. Five Studies. 
New York: Fordham University 
Press 2001, s. XXXVIII.

312 Porovnaj KÜHN, R. – STAU-
DIGL, M.: Von der skeptischem 
Epoché zur Gegen-Reduktion. In: 
KÜHN, R. – STAUDIGL, M. 
(eds.): Epoché und Reduktion, c. d., 
s. 21 – 22. Kühn so Staudiglom 
v tejto súvislosti spomínajú aj Hei-
deggerovo heslo „koľko javenia, 
toľko bytia“ a Henryho Duméryho, 
ktorý zasa spomína štvrtú, heno-
logickú redukciu. Ďalej je to na-
príklad aj Weilovej poukázanie na 
pôvodnú božskú tvorbu.

313 MARION, J.-L.: Saturovaný feno-
mén. In: Filozofi a, roč. 62, 2007, č. 
5, s. 400.



� 182 Jaroslava Vydrová 183 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

314 ZAHAVI, D.: Does (Husserlian) 
Phenomenology have a Future? 
GENIUSAS, S. – LAVOIE, D. 

– PATNAIK, N. (eds.): On the 
Future of Husserlian Phenomeno-
logy. New York: Department of 
Philosophy New School for Social 
Research, URL: <http://www.ne-
wschool.edu/nssr/husserl/Future/
Future_Main.html>.

315 Tamže.
316 LUFT, S.: Einige Grundprobleme 

in Husserls unverö� entlichen spä-
ten Texten über phänomenologische 
Reduktion, c. d., s. 129.

317 Ako na to upozorňuje vydavateľ 
Hua XXXIV, s. XXXVI.

318 Tento posun vo fenomenológii 
rozoberá Guy van Kerckhoven (In-
tencionalita a vztaženost k životu. 
Husserlova fenomenologie z výz-
kumného pohledu hermeneutiky. 
In: Fenomenologie v pohybu. Sborník 
z mezinárodní konference Budo-
ucnost fenomenologie. 100. výročí 
vydání Logických zkoumání Edmun-
da Husserla. Olomouc: Univerzita 
Palackého v Olomouci 2003, s. 136 
a n.). „Intuitívne vyplnenie ako 
preukázanie sebadanosti vyúsťuje 
iba do abstraktných obrazov…, pre-
tože im už vopred chýba to, čo nás 
uchvacuje a prostredníctvom čoho 
sme zasadení v skutočnosti. […] Až 
vedomie prekrížené so skutečnosťou 
sa dotýka vecí.“ Tamže, s. 148.

319 V tejto súvislosti nemožno nevidieť 
otvorenie nového interpretačného 
rámca, ktorý prepája Husserlovu 
fenomenológiu s novokantovca-
mi, Heideggerom, či v súčasnosti 
populárne spojenie s Foucaultom. 
Okrem Sebastiana Luft a, ktorý sa 
venoval vzťahu Husserla, Nator-
pa a Cassirera, a v súčasnosti opäť 

pracuje s novokantovskou fi lozo-
fi ou, spomeňme v našom kontexte 
známe štúdie Františka Novosáda 
NOVOSÁD, F.: Heidegger: zá-
kladná myšlienka. In: Filozofi a, roč. 
50, 1995, č. 6, s. 267 a n., a Martina 
Muránskeho MURÁNSKY, M.: 
Na ceste k veciam samým (K Hei-
deggerovej interpretácii Husserlo-
vej fenomenológie), c. d., s. 12 – 26.

320 Citované podľa E. Finka, Die Spät-
philosophie Husserls in der Frei-
burger Zeit, c. d., s. 114.

321 Spomeňme aspoň výber zo súčas-
ných interpretácií a aplikácií: STE-
INBOCK, A. J.: Phenomenology 
and Mysticism. Th e Verticality of 
Religious Experience. Bloomington: 
Indiana University Press 2007; 
LUFT, S.: Subjekt ako morálna 
osoba. K Husserlovým neskorým 
refl exiám pojmu osoby. In: Filozo-
fi a, roč. 63, 2008, č. 4, s. 365 – 373; 
DEPRAZOVÁ, N.: Phenomeno-
logical reduction and the political. 
In: Husserl Studies, roč. 12, 1995, č. 
1, s. 1 – 17.

322 V prvom rade sú to komentáre 
k jednotlivým zväzkom Husserlian, 
v našom prípade najmä k Hua XX-
XIV, ktorý napísal Sebastian Luft  
(Phänomenologie der Phänomeno-
logie), a potom jednotlivé odborné 
štúdie a dizertácie, ktoré refl ektu-
jú túto prácu, napríklad WANG, 
S.-Y.: Die Methode der Epoché in 
der Phänomenologie Husserls. [on-
line]. Freiburg i. Br. 2005. URL: 

<http://freidok.ub.uni-freiburg.
de/freidok/volltexte/2005/1688/
pdf/Wangshinyun.pdf>.

323 LUFT, S.: Einige Grundprobleme 
in Husserls unverö� entlichen spä-
ten Texten über phänomenologische 
Reduktion, c. d., s. 129. 

324 MARTÍN, J. S.: Patočkova kriti-
ka Husserlovy fenomenologie. In: 
CHVATÍK, I. – KOUBA, P. (eds.): 
Fenomén jako fi losofi cký problém. 
Sborník prací k fi losofi i Jana Patočky 
a Eugena Finka. Praha: OIKOY-
MENH 2000, s. 151 – 152.

325 DEPRAZ, N. – ZAHAVI, D. 
(eds.): Alterity and Facticity. New 
Perspectives od Husserl. Dordrecht: 
Kluwer Academic Publishers 1998, 
s. 7. Podobný pohľad prinášajú via-
cerí fenomenológovia v rámci pro-
jektu On the Future of Husserlian 
Phenomenology.

326 ZAHAVI, D.: Does (Husserlian) 

Phenomenology have a Future? 
In: GENIUSAS, S. – LAVOIE, 
D. – PATNAIK, N. (eds.): On 
the Future of Husserlian Phenome-
nology. New York: Department of 
Philosophy New School for Social 
Research,URL: <http://www.ne-
wschool.edu/nssr/husserl/Future/
Future_Main.html>.

327 HUSSERL, E.: „Byť možno len vo 
veľkej viere…“, c. d., s. 8. 

328 FINK, E.: Die Spätphilosophie 
Husserls in der Freiburger Zeit, c. 
d, s. 114. 

329 Hua XXXIV, Text č. 21, Príloha 
XVII. z decembra 1931, s. 31.



� 185 �

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

LITERATÚRA

Primárne zdroje

HUSSERL, E.: Die phänomenologische Methode (= PM). Ausgewählte 
Texte I. Stuttgart: Philipp Reclam jun. 1985. 

HUSSERL, E.: Erste Philosophie, 2. časť: Th eorie der phänomenologischen 
Reduktion (= EP II). Gesammelte Schrift en 6. Vyd. Elisabeth Ströke-
rová. Hamburg: Felix Meiner Verlag 1992.

HUSSERL, E.: Formale und transzendentale Logik. Versuch einer Kritik 
der logischen Vernunft  (= FTL). Texte nach Husserliana XVII. Vyd. 
Elisabeth Ströker, Band 7. Hamburg: Felix Meiner Verlag 1922. (Čes. 
Formální a transcendentální logika. Preklad J. Pechar a kol. Praha: Fi-
losofi a 2007.)

HUSSERL, E.: Die Idee der Phänomenologie (= IP). Vyd. Paul Janssen. 
Hamburg: Felix Meiner Verlag 1986. (Čes. Idea fenomenologie. Pre-
klad M. Petříček, T. Dimter. Praha: OIKOYMENH 2001.)

HUSSERL, E.: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenolo-
gischen Philosophie. Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie 
(= Ideen I). 3. unveränderter Abdruck, Sonderdruck aus Jahrbuch für 
Philosophie und phänomenologische Forschung, Bd. 1, Halle, Verlag von 
Max Niemeyer, 1928. (Čes. Ideje k čisté fenomenologii a fenomenologické 
fi losofi i. Preklad A. Rettová, P. Urban. Praha: OIKOYMENH 2003.)

HUSSERL, E.: Karteziánské meditace (= CM). Preklad M. Bayerová. Pra-
ha: Nakladatelství Svoboda-Libertas 1993.



� 186 Jaroslava Vydrová 187 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

HUSSERL, E.: Krize evropských věd a transcendentální fenomenologie. 
Úvod do fenomenologické fi losofi e (= Krisis). Preklad H. Kubová, P. 
Kuba. Praha: Academia 1996.

HUSSERL, E.: Zur Phänomenologie der Intersubjektivität (= Hua XIII). 
Texte aus dem Nachlass. 1. časť: 1905 – 1920. Vyd. Iso Kern. Haag: 
Martinus Nijhoff  1973.

HUSSERL, E.: Zur phänomenologischen Reduktion (= Hua XXXIV). Tex-
te aus dem Nachlass (1926 – 1935). Vyd. Sebastian Luft . Dordrecht/
Boston/London: Kluwer Academic Publishers 2001.

FINK, E.: VI. Cartesianische Meditation (Finkov text = VI CM; Husserlov 
text = Dok. II/1). Teil 1. Die Idee einer transzendentalen Methoden-
lehre. Texte aus dem Nachlass Eugen Finks (1932) mit Anmerkungen 
und Beilagen aus dem Nachlass Edmund Husserls (1933/34). Vyd. 
Hans Ebeling, Jann Holl a Guy van Kerckhoven. Dordrecht: Kluwer 
Academic Publishers 1988.

 
Články a state
HUSSERL, E.: Die reine Phänomenologie, ihr Forschungsgebiet und ihre 

Methode. Freiburger Antrittsvorlesung (= FA). In: Tijdschrift  voor Fi-
losofi e, 1976, č. 38, s. 363 – 378. (Slov. Čistá fenomenológia, jej metó-
da a oblasť výskumu. Inauguračná prednáška vo Freiburgu. Preklad F. 
Blaščák. In: Filozofi a, roč. 61, 2006, č. 1, s. 63 – 72.)

HUSSERL, E.: „Byť možno len vo veľkej viere…“ Preklad F. Matejov. In: 
Literárny týždenník, roč. 1, 1989, č. 16, s. 8 – 9.

HUSSERL, E.: Encyclopædia Britannica-Artikel (= EBA). In: Die phäno-
menologische Methode. Ausgewählte Texte I. Stuttgart, Philipp Reclam 
jun., 1985, s. 196 – 224. (Slov. Heslo pre Encyklopédiu Britannica. 
Preklad J. Sivák. In: Filozofi a, roč. 49, 1994, č. 5, s. 307 – 318.)

HUSSERL, E.: Nachwort. In: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und 
phänomenologischen Philosophie III: Die Phänomenologie und die 
Fundamente der Wissenschaft en (= Hua V). Vyd. Marly Biemelová. 
Haag: Martinus Nijhoff  1952, s. 138 – 162.

HUSSERL, E.: Author’s Preface to the English Edition. In: Ideas: Gene-
ral introduction to pure phenomenology (= Ideas). Preklad W. R. Boyce 
Gibson. New York: Th e Macmillan Company 1931, s. 11 – 30.

Sekundárne zdroje

Knihy a monografi e
AGUIRRE, A.: Genetische Phänomenologie und Reduktion. Zur Le-

tzbegründung der Wissenschaft  aus der radikalen Skepsis im Den-
ken E. Husserls. Haag: Martinus Nijhoff  1970 (Phænomenologica 
38).

AJVAZ, M. – HAVEL, I. M. – MITÁŠOVÁ, M. (eds.): Prostor a jeho člo-
věk. Praha: Centrum pro teoretická studia UK a AV ČR, Nakladatel-
ství Vesmír 2004.

ALMEIDA, G. A. de: Sinn und Inhalt in der genetischen Phänomenologie 
E. Husserls. Haag: Martinus Nijhoff  1972 (Phænomenologica 47).

BARBERYOVÁ, M.: S elegancí ježka. Brno: Host 2008.
BELLO, A. A.: Th e Divine in Husserl and Other Exploration. Analecta 

Husserliana XCVIII. Dortdrecht: Springer 2009.
BELLOW, S.: Herzog. Bratislava: Svetová knižnica SME 2004.
BERNET, R. – KERN, I. – MARBACH, E.: Úvod do myšlení Edmunda 

Husserla. Praha: OIKOYMENH 2004.
BLECHA, I.: Edmund Husserl a česká fi losofi e. Olomouc: Nakladatelství 

Olomouc 2003.
BLECHA, I.: Proměny fenomenologie. Úvod do Husserlovy fi losofi e. Pra-

ha: Triton 2007.
BORGES, J. L.: Boreges a ja. In: Rozhovory mŕtvych. Preklad V. Oleríny. 

Bratislava: Slovart 2000.
BOSS, M.: Nárys medicíny a psychologie, 2. zv. Rychnov nad Kněžnou: J&J 

1992.
BRENTANO, F.: Psychologie vom empirischen Standpunkt, zv. 1. Ham-

burg: Felix Meiner Verlag 1973.



� 188 Jaroslava Vydrová 189 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

BRUZINA, R.: Edmund Husserl & Eugen Fink. Beginnigs and Ends in 
Phenomenology 1928 – 1938. New Haven, London: Yale University 
Press 2004.

CIBULKA J.: Smysl a fakticita. (Polarita a prolínání transcendentální 
a hermeneutické fi losofi e). Bratislava: VEDA 1996.

ČAPEK, J.: Kulhavý poutník (Co jsem na světě uviděl). Praha: Českoslo-
venský spisovatel 1985.

DEPRAZOVÁ, N. – ZAHAVI, D. (eds.): Alterity and Facticity. New Per-
spectives od Husserl. Dordrecht: Kluwer Academic Publishers 1998.

FABRY, R.: Ja je niekto iný. Bratislava: Tatran 1979.
FINK, E.: Studien zur Phänomenologie 1930 – 1939. Haag: Martinus Ni-

jhoff  1966.
FÖLDÉNYI, L. F.: Melanchólia. Bratislava: Kalligram 2001.
FUNKE, G.: Phänomenologie – Metaphysik oder Methode? Bonn: H. Bo-

uvier u. Co. Verlag 1966.
GOLDING, J.: Cesty k abstraktnímu umění. Mondrian, Malevič, Kan-

dinskij, Pollock, Newman, Rothko a Still. Praha: Barrister & Principal 
2003.

HEIDEGGER, M.: Sein und Zeit. Tübingen: Max Niemeyer Verlag 1993. 
(Čes. Bytí a čas. Preklad I. Chvatík, P. Kouba, M. Petříček, J. Němec. 
Praha: OIKOYMENH 1996.)

HENRY, M.: Radikale Lebensphänomenologie. Ausgewählte Studien zur 
Phänomenologie. Freiburg, München: Alber-Reihe Philosophie 1992.

HENRY, M.: Philosophy and Phenomenology of the Body. Th e Hague: 
Martinus Nijhoff  1975.

HENRY, M.: Radikale Lebensphänomenologie. Ausgewählte Studien zur 
Phänomenologie. Freiburg, München: Alber-Reihe Philosophie 1992.

HOMÉROS: Odysseia. Preklad M. Okál. Bratislava: Slovenský spisovateľ 
1986.

CHVATÍK, I. – KOUBA, P. (eds.): Fenomén jako fi losofi cký problém. 
Sborník prací k fi losofi i Jana Patočky a Eugena Finka. Praha: OIKOY-
MENH 2000.

KALAŠ, A.: Raný pyrrhonizmus neboli blažený život bez hodnot? Preklad J. 
Petrželka. Praha: OIKOYMENH 2007.

KÜHN, R.: Innere Gewißheit und lebendiges Selbst. Würzburg: Königshau-
sen & Neumann 2005.

KÜHN, R. – STAUDIGL, M. (eds.): Epoché und Reduktion. Würzburg: 
Königshausen & Neumann 2003.

KŪLE, M.: Phenomenology and Culture. Riga: Institute of Philosophy 
and Sociology, University of Latvia 2002.

LUFT, S.: Phänomenologie der Phänomenologie. Systematik und Methodo-
logie der Phänomenologie in der Auseinandersetzung zwischen Husserl 
und Fink. Dordrecht/Boston/London: Kluwer Academic Publishers 
2002 (Phænomenologica 166).

MAFFESOLI, M.: O nomádství. Iniciační toulky. Praha: Prostor 2002.
MARION, J.-L.: Th e Idol and Distance. Five Studies. New York: Fordham 

University Press 2001.
MITCHELL, D.: Hybatelé. Román o devíti částech. Praha: Volvox Globa-

tor 2005.
MOKREJŠ, A.: Fenomenologie a problém intersubjektivity. Praha: Svobo-

da 1969.
MOKREJŠ, A.: Husserl a otázka Co je normální? Praha: Triton 2002.
NOVOTNÝ, K. – FRIDMANOVÁ, M. (eds.): Výzkumy subjektivity. 

Praha: Pavel Mervart 2008.
ONDAATJE, M.: Divisadero. Bratislava: Ikar 2009.
PAMUK, O.: Čierna kniha. Preklad O. Kořínek. Bratislava: Slovart 2009.
PATOČKA, J.: Péče o duši I. Praha: OIKOYMENH 1996.
PATOČKA, J.: Péče o duši II. Praha: OIKOYMENH 1999.
PATOČKA, J.: Péče o duši III. Praha: OIKOYMENH 2002.
PATOČKA, J.: Úvod do studia Husserlovy fenomenologie. Praha: Státní 

pedagogické nakladatelství 1966.
REZEK, P.: Fenomenologická psychologie. Spisy IV. Praha: Jan Placák – 

Ztichlá klika 2008.
REZEK, P.: Jan Patočka a věc fenomenologie. Praha: OIKOYMENH 1993.



� 190 Jaroslava Vydrová 191 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

RÖD, W.: Novověká fi losofi e I. Praha: OIKOYMENH 2001.
SHIAU, Y. A.: Wachen und Schlaf in der Phänomenologie Edmund Husserls. 

[online]. Wuppertal 2004, URL: <http://elpub.bib.uni-wuppertal.de/
edocs/dokumente/fba/philosophie/diss2004/shiau/da0401.pdf>.

STRÖKEROVÁ, E.: Husserls Werk. Zur Ausgabe der Gesammelten Schrif-
ten. Register. Hamburg: Felix Meiner Verlag 1992.

VOLEK, P.: Teória poznania u Edity Steinovej. Badín: Kňazský seminár sv. 
Františka Xaverského 1998.

VYDRA, A.: O tvorbe a nesmrteľnosti. Pusté Úľany: Schola Philosophica 
2007.

WALDENFELS, B.: Znepokojivá zkušenost cizího. Praha: OIKOYMENH 
1998.

WANG, S.-Y.: Die Methode der Epoché in der Phänomenologie Husserls. 
[online]. Freiburg i. Br. 2005. URL: <http://freidok.ub.uni-freiburg.
de/freidok/volltexte/2005/1688/pdf/Wangshinyun.pdf>.

WOODWORTH, S. R. – SCHLOSBERG, H.: Experimentálna psycho-
lógia. Bratislava: Vydavateľstvo SAV 1959.

Články a state
BAYEROVÁ, M.: Husserlova fenomenologická metoda a její předmět. In: 

Filosofi cký časopis, roč. 13, 1965, č. 2, s. 214 – 227.
BLAŠČÁK, F.: K Husserlovej koncepcii vnútorného časového vedomia. 

In: Filozofi a, roč. 60, 2005, č. 3, s. 170 – 175.
CRISTIN, R.: Budoucnost v nekonečnu. Redukce, dějiny a tradice. In: 

Fenomenologie v pohybu. Sborník z mezinárodní konference Budouc-
nost fenomenologie. 100. výročí vydání Logických zkoumání Edmun-
da Husserla. Olomouc: Univerzita Palackého v Olomouci 2003, s. 241 

– 251.
DEPRAZ, N.: Th e Husserlian Th eory of Intersubjektivity as Alterology. 

In: Journal of Consciousness Studies, roč. 8, č. 5 – 7, s. 169 – 178 (Slov. 
Husserlova teória intersubjektivity ako alterológia. Preklad J. Vydrová. 
In: Filozofi a, roč. 62, 2007, č. 5, s. 403 – 412).

DEPRAZ, N.: Th e Phenomenological reduction as Praxis. In: Journal of 
Consciousness Studies, roč. 6, 1999, č. 2 – 3, s. 95 – 110.

DEPRAZ, N.: Phenomenological reduction and the political. In: Husserl 
Studies, roč. 12, 1995, č. 1, s. 1 – 17.

DEPRAZ, N.: Practice as the Epistemology of Phenomenology. In: GE-
NIUSAS, S. – LAVOIE, D. – PATNAIK, N. (eds.): On the Future 
of Husserlian Phenomenology. New York: Department of Philosophy 
New School for Social Research, URL: <http://www.newschool.edu/
nssr/husserl/Future/Future_Main.html>.

DEPRAZ, N. – VARELA, F. J. – VERMESCH, P.: Die phänomeno-
logische „Epoché“ als Praxis. In: KÜHN, R. – STAUDIGL, M.: 
Epoché und Reduktion. Formen und Praxis der Reduktion in der Phä-
nomenologie. Würzburg: Königshausen und Neumann 2003, s. 213 

– 228.
FARBER, M.: Edmund Husserl and the Background of his Philosophy. In: 

Philosophy and Phenomenological Research, roč. 1, 1940, č. 1, s. 1 – 20.
FINK, E.: Die Spätphilosophie Husserls in der Freiburger Zeit. In: Ed-

mund Husserl 1859 – 1959. Haag: Martinus Nijhoff , 1959, s. 99 – 
115.

FINK, E.: Smuteční řeč na paměť Edmunda Husserla. Preklad J. Patočka. 
In: Česká mysl, roč. 34, 1938, č. 1 – 2, s. 1 – 2.

FULTON, J. S.: Th e Cartesianism of Phenomenology. In: Th e Philosophi-
cal Review, roč. 49, 1940, č. 3, s. 285 – 308.

GARAJ, P.: Filozofi a ako univerzálna teória? K rétorickej antropológii 
Hansa Blumenberga. In: Filozofi a ako problém? Bratislava: Kalligram 
2004, s. 174 – 192.

GOLOMB, J.: Psychology from the Phenomenological Standpoint of 
Husserl. In: Philosophy and Phenomenological Research, roč. 36, 1976, 
č. 4, s. 451 – 471.

HELD, K.: Einleitung in Edmund Husserl. In: Die phänomenologische 
Methode. Ausgewählte Texte I. Stuttgart: Philipp Reclam jun. 1985, 
s. 5 – 51.



� 192 Jaroslava Vydrová 193 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

HENRY, M.: Nicht-intentionalte Phänomenologie und Gegen-reduk-
tion. In: KÜHN, R. – STAUDIGL, M. (eds.): Epoché und Reduktion. 
Würzburg: Königshausen & Neumann 2003.

CHALUPECKÝ, J.: Přítomnost člověka. In: Výtvarné umění, 1968, č. 1, 
s. 2 – 12.

CHARMER, C. O.: Conversation with Francisco Varela. Th e Th ree Ges-
tures of Becoming Aware. In: Dialog on Leadership. [online]. URL: 

<www.dialogonleadership.org/varela-2000.html>.
INGARDEN, R.: Příloha. In: HUSSERL, E: Karteziánské meditace. Pra-

ha: Nakladatelství Svoboda-Libertas 1993, s. 151 – 159.
KARUL, R.: O Plotinovskej cnosti. In: Filozofi a a/ako umenie. Bratislava: 

FO ART 2004, s. 207 – 211.
KARUL, R.: Henologická redukcia: Jedno, ktoré nežije. In: Filozofi a, roč. 

60, 2005, č. 6, s. 440 – 447.
KARUL, R.: Jednosť života a mnohosť živých. In: Filozofi a: minulé podo-

by – súčasné perspektívy. Zborník z konferencie konanej dňa 6. 2. a 7. 2. 
2003 na Katedre fi lozofi e a dejín fi lozofi e FF UK v Bratislave. Bratisla-
va: Maxima press 2003.

KÜHN, R. – STAUDIGL, M.: Von der skeptischem Epoché zur Gege-
n-Reduktion. In: KÜHN, R. – STAUDIGL, M. (eds.): Epoché und 
Reduktion. Würzburg: Königshausen & Neumann 2003.

LAPORTE, M.-J.: Husserl’s Critique of Descartes. In: Philosophy and 
Phenomenological Research, roč. 23, 1963, č. 3, s. 335 – 352.

LOHMAR, D.: Die Phänomenologie der Zukunft : Eidetisch, transzen-
dental oder naturalisiert? In: GENIUSAS, S. – LAVOIE, D. – PAT-
NAIK, N. (eds.): On the Future of Husserlian Phenomenology. New 
York: Department of Philosophy New School for Social Research, 
URL: <http://www.newschool.edu/nssr/husserl/Future/Future_
Main.html>.

LUFT, S.: A Hermeneutic Phenomenology of Subjective and Objective 
Spirit: Husserl, Natorp and Cassirer. In: Th e New Yearbook for Pheno-
menology and Phenomenological Philosophy IV, 2004, s. 209 – 248.

LUFT, S.: Die Archivierung des husserlschen Nachlasses 1933 – 1935. In: 
Husserl Studies, 2004, č. 20, s. 1 – 23.

LUFT, S.: Die Konkretion des Ich und das Problem der Ichspaltung in 
Husserls phänomenologischer Reduktion. In: KÜHN, R. – STAU-
DIGL, M. (eds.): Epoché und Reduktion. Formen und Praxis der Re-
duktion in der Phänomenologie. Würzburg: Königshausen &Neumann 
2003, s. 31 – 49.

LUFT, S.: Einige Grundprobleme in Husserls unverö� entlichen späten Tex-
ten über phänomenologische Reduktion. Peter Lang, Europäischer Ver-
lag für Wissenschaft en 2002, s. 127 – 148.

LUFT, S.: Faktizität und Geschichtlichkeit als Konstituentien der Leben-
swelt in Husserls Spätphilosophie. In: Phänomenologische Forschungen, 
Felix Meiner Verlag, roč. V, 2005, s. 13 – 40.

LUFT, S.: Husserl’s Notion of the Natural Attitude and the Shift  to Trans-
cendental Phenomenology. In: Analecta Husserliana LXXX, Dor-
drecht/Boston/London 2002, s. 114 – 119.

LUFT, S.: Husserl’s Th eory of the Phenomenological Reduction: Between 
Life-World and Cartesianism. In: Research in Phenomenology, 2004, č. 
34, s. 198 – 234.

LUFT, S.: Husserl’s Phenomenological Discovery of the Natural Attitu-
de. [online]. In: Continental Philosophy Review, 1998, č. 31. URL: 

<www.gradnet.de/gradnet/papers/pomo2.archives/pomo98.papers/
snluft 98.htm>.

LUFT, S.: Subjekt ako morálna osoba. K Husserlovým neskorým refl exi-
ám pojmu osoby. Preklad J. Vydrová. In: Filozofi a, roč. 63, 2008, č. 4, 
s. 365 – 373.

LUTZ, A. – THOMSON, E.: Neurophenomenology. Integrating Subjec-
tive Experience and Brain Dynamics in the Neuroscience of Conscio-
usness. In: Journal of Consciousness Studies, roč. 10, 2003, č. 9 – 10, 
s. 31 – 52.

MACO, R.: Husserl a (anti)psychologizmus. In: Filozofi a: minulé podoby – 
súčasné perspektívy. Bratislava: Maxima press, 2003, s. 180 – 202.



� 194 Jaroslava Vydrová 195 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

MARION, J.-L.: De surcroît. Études sur les phénomènes saturés. Paris: PUF 
2001, s. 21 – 39.

MARION, J.-L.: O založení rozdielu medzi teológiou a fi lozofi ou. Preklad 
A. Vydra. In: SLAVKOVSKÝ, A. R. – VYDROVÁ, J. – VYDRA, A.: 
Boh a racionalita. Pusté Úľany: Schola Philosophica 2010, s. 61 – 94.

MARION, J.-L.: Reduktive „Gegen-Methode“ und Faltung der Gegeben-
heit. In: KÜHN, R. – STAUDIGL, M. (eds.): Epoché und Reduktion. 
Würzburg: Königshausen & Neumann 2003.

MARION, J.-L.: Saturovaný fenomén. In: Filozofi a, roč. 62, 2007, č. 5, s. 
378 – 402.

MARCELLI, M.: Poznámky príležitostného prekladateľa. In: Anthropos, 
roč. 1, 2004, č. 1, s. 64.

MARTÍN, J. S.: Patočkova kritika Husserlovy fenomenologie. In: CHVA-
TÍK, I. – KOUBA, P. (eds.): Fenomén jako fi losofi cký problém. Sborník 
prací k fi losofi i Jana Patočky a Eugena Finka. Praha: OIKOYMENH 
2000, s. 150 – 159.

MERLEAU-PONTY, M.: Fenomenológia vnímania, Predhovor. Preklad 
J. Sivák. In: Literárny týždenník, roč. 2, 1990, č. 7, s. 8 – 9.

MERLEAU-PONTY, M.: Klasické predsudky a návrat k fenoménom. 
Preklad J. Sivák. In: Filozofi a, roč. 53, 1998, č. 7, s. 448 – 464.

MOLCHANOV, V.: Erfahrung, Naivität und Selbstkritik der Phänomeno-
logie: Unterwegs zum nicht-aggressiven Bewusstsein. [online]. Príspevok 
z konferencie CFB Issues Confronting the Post-European World, Praha 
2002, URL: <http://www.o-p-o.net/essays/MolchanovArticle.pdf>.

MURÁNSKY, M.: Na ceste k veciam samým (K Heideggerovej interpre-
tácii Husserlovej fenomenológie). In: Filozofi a, roč. 65, 2010, č. 1, s. 
12 – 26.

NOVOSÁD, F.: Fenomén hranice. In: MURÁNSKY, M. – KARUL, R. 
(eds.): Konanie, normy a konfl ikty v globálnej situácii. Bratislava: Fox&-
Col 2006, s. 86 – 94.

NOVOSÁD, F.: Heidegger: základná myšlienka. In: Filozofi a, roč. 50, 
1995, č. 6, s. 263 – 274.

NOVOTNÝ, K.: Jan Patočka o zjevování jako takovém: fenomenologie 
nebo metafyzika? In: Fenomenologie v pohybu. Sborník z mezinárodní 
konference Budoucnost fenomenologie. 100. výročí vydání Logických 
zkoumání Edmunda Husserla. Olomouc: Univerzita Palackého v Olo-
mouci 2003, s. 109 – 121.

NOVOTNÝ, K.: Jevení a danost. Poznámky na okraj současných koncep-
tů fenomenality. In: Filozofi a, roč. 62, 2007, č, 5, s. 434 – 450.

NOVOTNÝ, K.: Subjektivní tělesnost mysli a otázka subjektivity jevení. 
In: KARUL, R. – MURÁNSKY, M. – VYDROVÁ, J.: Vnímať, konať 
myslieť. Bratislava: FiÚ SAV 2008, s. 237 – 249.

PATOČKA, J.: Co je fenomenologie? In: HUSSERL, E.: Idea fenomeno-
logie. Praha: OIKOYMENH 2001, s. 78 – 102.

PATOČKA, J.: Der Subjektivismus der Husserlschen und die Forderung 
einer asubjektiven Phänomenologie. In: Sborník prací Filosofi cké fakul-
ty Brněnské University. Brno: F 14 – 15, 1971, s. 11 – 26.

PATOČKA, J.: Epoché a redukce. In: HUSSERL, E.: Idea fenomenologie. 
Praha: OIKOYMENH 2001, s. 69 – 77.

PIAČEK, J.: Primum perichronozofi e. In: Čas, bezčasie a večnosť ako hori-
zont bytia osoby. Trnava: Filozofi cká fakulta Trnavskej univerzity 2004, 
s. 11 – 27.

RICHIR, M.: Možnost a nezbytnost asubjektivní fenomenologie. In: Fi-
losofi cký časopis, roč. 45, 1997, č. 5, s. 825 – 844.

RICHIR, M.: Schwingung a fenomenalizace (Heidegger, Fink, Husserl, 
Patočka). In: Fenomén jako fi losofi cký problém. Sborník prací k fi losofi i 
Jana Patočku a Eugena Finka. Praha: OIKOYMENH 2000, s. 160 – 
175.

ROVATTI, P. A.: Das Rätsel der Epoché. In: Phänomenologie im Wider-
streit. Vyd. CH. Jamme, O. Pöggeler. Frankfurt am Main: Suhrkamp 
Taschenbuch Wissenschaft  Verlag 1989, s. 277 – 288.

SEBBAH, F.-D.: French Phenomenology. In: DREYFUS, H. L. – 
WRATHALL, M. A. (eds.): A Companion to Phenomenology and 
Existentialism. Blackwell 2006.



� 196 Jaroslava Vydrová 197 �Cesty fenomenológie

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
1
2
3
4
5
6
7
8
9
20
1
2
3
4
5
6
7
8
9
30
1
2

SCHMITT, R.: Phenomenology and Methaphysics. In: Th e Journal of 
Philosophy, roč. 59, 1962, č. 16, s. 421 – 428.

SCHMITT, R.: Husserl’s Transcendental-phenomenological Reduction. 
In: Philosophy and Phenomenological Research, roč. 19, 1959, č. 20, s. 
238 – 245.

SINHA, D.: Phenomenology and Positivism. In: Philosophy and Pheno-
menological Research, roč. 23, 1963, č. 4, s. 562 – 577.

SMITH, D. W. – MCINTYRE, R.: Husserl and Intentionality: A Stu-
dy of Mind, Meaning, and Language. [online]. Dordrecht, Boston: D. 
Reidel Publishing Co. 1982, s. 93 – 104. URL: <www.csun.edu/~v-
coao087/method.pdf>.

STAUDIGL, M.: Kritik und Radikalisierung der Phänomenologie bei 
Michel Henry. URL: <http://www.cts.cuni.cz/reports/2002/CTS-
02-02.pdf>.

STEINBOCK, A. J.: Chudobný fenomén. Marion a problém dávania. 
Preklad J. Trajtelová. In: Ostium, [online], roč. 5, 2009, č. 3.

STEINBOCK, A. J.: Limit-Phenomena and the Liminality of Experience. 
In: Alter: Revue de Phénoménologie, roč. 6, 1998, s. 275 – 296.

STEINBOCK, A. J.: Generativity and the Scope of Generative Phenome-
nology. In: WELTON, D. (ed.): Th e New Husserl. A Critical Reader. 
Bloomington: Indiana University Press 2003.

ŠIMOVÁ, Z.: Divadlo jedného herca. Diplomová práca. Bratislava: VŠVU 
2006.

TOMAŠOVIČOVÁ, J.: Ontologický problém sveta vo fi lozofi i Edmunda 
Husserla. In: Filozofi a, roč. 54, 1999, č. 2, s. 81 – 90.

VAN KERCKHOVEN, G.: Intencionalita a vztaženost k životu. Husser-
lova fenomenologie z výzkumného pohledu hermeneutiky. In: Fenome-
nologie v pohybu. Sborník z mezinárodní konference Budoucnost feno-
menologie. 100. výročí vydání Logických zkoumání Edmunda Husserla. 
Olomouc: Univerzita Palackého v Olomouci 2003, s. 135 – 148.

VARELA, F.: Neurophenomenology: A Methodological Remedy for the 
Hard Problem. [online]. In: SHEAR, J. (ed.): Journal of Consciousness 

Studies, „Special Issues on the Hard Problems“, jún 1996. URL: <www.
members.tripod.com/enaction/id151.htm>.

VARELA, F. J.: Th e Naturalization of Phenomenology as the Transcen-
dence of Nature. In: Alter. Veille, sommeil, rêve, roč. 5, č. 5, 1997, s. 356 

– 382.
VYDRA, A.: Od aplikovaného racionalizmus k aplikovanej fenomenoló-

gii. Nová vedecká pedagogika Gastona Bachelarda. In: Filozofi a, roč. 
64, 2009, č. 8, s. 793 – 803.

WINTHROP, H.: Th e Constitution of Error in the Phenomenological 
Reduction. In: Philosophy and Phenomenological Research, roč. 4, 1949, 
č. 4, s. 741 – 748.

ZAHAVI, D.: Phenomenology and the Project of Naturalization. In: Phe-
nomenology and the Cognitive Sciences, 2004, č. 3/4, s. 331 – 347.

ZAHAVI, D.: Does (Husserlian) Phenomenology have a Future? GE-
NIUSAS, S. – LAVOIE, D. – PATNAIK, N. (eds.): On the Future 
of Husserlian Phenomenology. New York: Department of Philosophy 
New School for Social Research, URL: <http://www.newschool.edu/
nssr/husserl/Future/Future_Main.html>.

Slovníky a internetové zdroje
GLARE, P. G. W. (ed.): Oxford Latin Dictionary. Oxford, Clarendon 

Press 1968.
LIDDELL, H. G. – SCOTT, R. – JONES, H. S. (= LSJ): A Greek-English 

Lexicon. Oxford: Clarendon Press 1996.
TYMIENIECKA, A.-T. (ed.): Analecta Husserliana, zv. LXXX. Pheno-

menology World-Wide. Foundation – Expanding Dynamics – Life-
Engagements. A Guide for Research and Study. Dordrecht, Kluwer 
Academic Publishers 2002.

VETTER, H. (ed.): Wörterbuch der phenomenologicschen Begri� e. Ham-
burg: Felix Meiner Verlag 2004.

GENIUSAS, S. – LAVOIE, D. – PATNAIK, N. (eds.): On the Future 
of Husserlian Phenomenology. New York: Department of Philosophy 



� 198 Jaroslava Vydrová

New School for Social Research, URL: <http://www.newschool.edu/
nssr/husserl/Future/Future_Main.html>.

Essays in Celebration of the Founding of the Organization of Phenomenolo-
gical Organizations. [online]. Th e organisation of Phenomenological 
Organisation. URL: <www.o-p-o.net>.

(Príslušné texty citujem jednotlivo v článkoch a statiach.)

Jaroslava Vydrová

Cesty fenomenológie
Fenomenologická metóda u neskorého Husserla

Vydalo občianske združenie Schola Philosophica,
Pusté Úľany v roku 2010 ako 1. zväzok edície Phænomena.

Návrh obálky: Jarmila Maliariková
Sadzba a zalomenie do strán: Martin Vydra
Jazyková redakcia: Eva Kunschová
Tlač: Tribun EU s. r. o., Brno

www.ostium.sk

ISBN 978-
EAN 978




