
96	 Slovenská literatúra, 62, 2015, č. 2

Náčrt premien slovenskej literárnej kritiky od polovice 60. do 
začiatku 70. rokov

VLADIMÍR BARBORÍK, Ústav slovenskej literatúry SAV, Bratislava

VLADIMÍR BARBORÍK: An Outline of the Changes in Slovak Literary 
Criticism from the Mid-1960s to the Early 1970s
SLOVENSKÁ LITERATÚRA 62, No. 2, p. 96 – 114

This literary history paper is concerned with the changes of Slovak literary 
criticism over a certain period of time. It reconstructs the process of the 
criticism becoming temporarily emancipated, i.e. the autonomous field 
of literary criticism was established in the mid-1960s, and, subsequenty, 
it ceased to exist during the social and cultural „normalization“ in the 
early years of the following decade (field  – e.g. social, political, cultural 
or literary – is used here as a concept and a technical term in the sense as 
defined by French sociologist Pierre Bourdieu).
The paper consists of three chapters; the first one presents two polemic 
articles by critic Milana Hamada (the argument with Vladimír Mináč and 
a polemic over Miroslav Válek´s collection of poems Milovanie v husej 
koži /Lovemaking with Goose Pimples on/), which made a significant 
contribution to forming the autonomous field of literary criticism in the mid-
1960s. It defined its territory against the contemporary power structures as 
well as the literary field: criticism stopped serving (both politicians and 
writers) and became, for the first time after 1948, an autonomous factor 
of the social context in those times. The second half of the 1960s was thus 
a short period of time when the relative emancipation of domestic literary 
criticism influenced by the external limits of the Socialist regime was 
finalized. The contemporary structure of the literary field, i.e. the genres 
and other forms of critical discourse, is discussed in the second chapter of 
the paper.
The changes in the social situation after the invasion of Czechoslovakia 
in August 1968 had a dramatic impact on culture and the humanities. 
A number of decisions made in the name of power severely affected the 
domestic literary criticism. Several of the significant critics were ousted 
from public life, some of the cultural and literary magazines providing 
space for reflection on literature were banned while other ones went through 
significant transformations. It was a gradual process, the outline of which is 
reconstructed in the final part of the paper. As a result of the interventions, 
literary criticism lost its autonomy and again came under control of political 
power just like in the 1940s and 1950s, although the new conditions were 
different.

Key words: literary criticism, literary field, field of literary history, social 
field, the 1960s, cultural normalization



Slovenská literatúra, 62, 2015, č. 2	 97

1.	 Zmena paradigmy: rozširovanie literárneho poľa1 
(Situačná rekonštrukcia dvoch polemík)	

Situáciu slovenskej literárnej kritiky v  polovici šesťdesiatych rokov podstatne 
ovplyvnili dve vystúpenia Milana Hamadu. V prvom sa pri uvažovaní o súdobej situácii 
a možnostiach domácej literatúry polemicky stretol s Vladimírom Mináčom (v reakcii na 
jeho článok Malé vztyčovanie prstov a následnej diskusii v roku 1964), druhé vystúpenie, 
známe ako „spor s básnikom“ (a „o básnika“), prebehlo začiatkom roku 1966 nad štvrtou 
zbierkou Miroslava Válka Milovanie v husej koži, keď popri M. Hamadovi bol hlavným 
aktérom polemiky Stanislav Šmatlák. 

V  nasledujúcej rekonštrukcii sa pokúsim vyhnúť dodatočnému zhodnocovaniu 
týchto vystúpení (mojou ambíciou nebude rozsúdiť, kto „mal pravdu“ a kto „sa mýlil“): 
polemike rozumiem ako operatívnemu žánru, ktorý pôsobí – a ktorého význam sa utvára 
– v konkrétnej situácii. V nasledujúcich riadkoch sa preto nesnažím aktualizovať minulé 
vzhľadom na prítomnú situáciu, teda hodnotiť polemiku podľa osobných názorov, posto-
jov, svetonázorových a ideových preferencií, prináležiacich súčasnosti. Rovnako nech-
cem „pravdu situácie“ dodatočne vyvodzovať a potvrdzovať z ďalších osudov jej aktérov, 
zo spätnej, zdanlivo potvrdzujúcej projekcie ich ľudského a myšlienkového vývinu v ďal-
ších rokoch na udalosti dávnejšie (tento postup sa uplatnil tak v sedemdesiatych, ako aj 
začiatkom deväťdesiatych rokov). Štúdia je pokusom o rekonštrukciu určitej konkrétnej, 
dobovo podmienenej a vo svojom čase uzavretej udalosti, pokusom postihnúť ju tak v jej 
situačnej podmienenosti, ako aj – a predovšetkým – v tom, čím sa svojej situácii dokáza-
la vzoprieť a prekročiť ju (zmeniť): úbežníkom tejto rekonštrukcie bude slovenská literár-
na kritika ako minulostný a zároveň vývinový, a teda – ako dúfam – aj historický jav. 

S odstupom času, pri zohľadnení vývinových súvislostí domácej kritiky, chápem 
dve polemické vystúpenia M. Hamadu ako (1.) spor o presadenie rôznorodosti názoro-
vých (svetonázorových, ideových) východísk (stret s V. Mináčom) a ako (2.) úsilie získať 
pre kritiku koncepčný podiel na artikulácii „ľudskej situácie“ danej doby (diskusia so 
Šmatlákom nad Válkovou poéziou – išlo tam tiež o mieru postulatívnosti, ktorú je možné 
produktívne uplatniť voči umeleckému dielu, ako aj o podobu postulátov). Bez ohľadu na 
jej vplyv na výklad a recepciu Válkovej zbierky podáva svedectvo o emancipácii kritiky 
voči literatúre – podobne ako spor s Mináčom vypovedá o emancipácii kritického mysle-
nia od súdobej ideológie (jeho jadrom bol vzťah človek – spoločnosť: autonómia subjek-
tu voči „dejinnej situácii“, inak povedané voči aktuálnym mocenským konfiguráciám 
znamenala aj nastolenie novej, či skôr staronovej podoby kritického gesta, zmenu funkcie 
kritiky, definitívne pochovanie tých predstáv, podľa ktorých mala byť systémovou „pre-
vodovou pákou“, ktorou sa nadosobné predstavy o tvorbe prenášajú do organizmu litera-
túry). V konečnom dôsledku išlo o dve podoby oslobodenia sa kritického subjektu, resp. 
o nové vydobytie si vlastnej kritickej subjektivity. 

	 1	Priestorové modelovanie predmetu výskumu, ako ho ponúka pojem poľa, preberám od francúzskeho socio-
lóga Pierra Bourdieua, konkrétne z jeho diela Pravidlá umenia (z českého prekladu Bourdieu, Pierre: 
Pravidla umění. Vznik a struktura literárního pole. Brno : Host, 2010, preložili Petr Kyloušek a Petr Dytrt). 



98	 Slovenská literatúra, 62, 2015, č. 2

Polemika o podobe súdobej literárnej tvorby, ale predovšetkým o jej programe, ako 
ho artikulovala vtedajšia kritika, začala vystúpením Vladimíra Mináča: začiatkom roku 
1964 v deviatom čísle Kultúrneho života publikoval dlhší článok Malé vztyčovanie prs-
tov,2 široko a dosť všeobecne poňatý komentár k aktuálnej situácii slovenskej literatúry. 
Východiskom Mináčovho príspevku bol vzťah umenia a skutočnosti, smerovo konkreti-
zovaný ako problematika realizmu. Vymedzil nový dogmatizmus („dogmatický antirea-
lizmus (...) najmodernejší dogmatizmus (...) sa rozvinul v uzavretý systém a masovo sa 
rozšíril“3), ktorý mal v úmysle oslobodiť umenie od „spoločenskej skutočnosti“. Umenie 
sa pritom malo nachádzať vždy, „aj keď sa búri, keď nesúhlasí a protestuje (...) v rámci 
spoločenského organizmu“,4 samostatný „umelecký rad“ podľa autora reálne neexistoval. 
Mináč sa venoval aj ďalšiemu základnému problému dobového diskurzu, ktorým bol 
človek (ironicky enumeruje jeho aktuálne podoby: človek osebe, človek odcudzený, člo-
vek existenciálny, človek absurdný...): kritizoval spôsob, akým človeka stvárňuje moder-
ná literatúra, teda skutočnosť, že ho izoluje od vzťahov (hovoril o „človeku bez súvis-
lostí“),5 aj v socializme prítomné odcudzenie človeka vysvetľoval „skreslenou podobou“ 
socializmu. Situáciu, v ktorej sa literatúra ocitla, charakterizoval ako patovú: realizmus 
mal byť prekonaný ako tézovité umenie či skompromitované neumenie, avšak to, čo ho 
malo koncepčne nahradiť, sa utvára povrchne, ako reakcia na módne vonkajšie podnety 
(najčastejšie spomínal existencializmus a absurdnú drámu, upozornil na situačnú náhod-
nosť zdrojov: „Infeldova popularizačná knižka, niekoľko poľských článkov, nová inscená-
cia, nový preklad, nové meno...“).6 Tézovitosť realizmu bola podľa Mináča nahradená 
tézovitosťou moderného umenia (ako príklad uviedol Joyceovho Odysea, ktorý mal 
vzniknúť na základe téz psychoanalýzy). Pri hodnotení umenia využil niektoré ideologic-
ké protiklady, napríklad v ideologickom kánone predchádzajúceho desaťročia štandardi-
zovanú a dialekticky „pružnú“ opozíciu pokrokové – reakčné, vychádzajúcu z triedneho 
pohľadu na spoločnosť a dejiny („...absurdné divadlo (...) existencializmus (...) som pre-
svedčený o ich relatívne pokrokovej úlohe v rámci buržoáznej literatúry (...) som proti 
tomu, aby sa v roku 1964 vytyčovali u nás ako jediný a nedotknuteľný program“7). Vyjad-
ril pochybnosti o možnosti vtedy proklamovaného zbližovania umenia s vedou (polemic-
ky, ale nepriamo – citátom bez uvedenia autora a zdroja – pritom odkazuje na Hamadovu 
stať Literatúra na rozhraní8). Spomenuté všeobecné východiská Mináč čiastočne konkre-
tizoval príkladmi z domácej literárnej scény: proti „absurdno-existenciálno-johanidesov-
skému programu“ postavil ako pozitívny príklad Dominika Tatarku (jeho dielo malo byť 
príkladom, že „... filozofia človeka bola obsiahnutá v literatúre dávno pred existencializ-

	 2	In: Kultúrny život, roč. 19, 1964, č. 9, s. 3. Knižne in Bob, Jozef – Nadubinský, Michal (eds.): Kri-
tika 64. Bratislava : Slovenský spisovateľ, 1964, s. 47 – 57; z knižného zdroja sú aj nasledujúce citáty. 

	 3	Tamže, s. 48. 
	 4	Tamže, s. 49.
	 5	Tamže, s. 50. 
	 6	Tamže, s. 52.
	 7	Tamže, s. 53.
	 8	In: Slovenské pohľady, roč. 80, 1964, č. 1, s. 18 – 22. Knižne in: Hamada, Milan: V hľadaní významu 

a tvaru. Bratislava : Smena, 1966, s. 207 – 218.



Slovenská literatúra, 62, 2015, č. 2	 99

mom a absurdným divadlom (...)“9), v súvislosti so zmienkou o próze Nanebovstúpenie 
stredného útočníka, ktorá mala byť podľa nemenovaného kritika dokladom Ecovej teórie 
otvoreného diela, zhodnotil Kotov text ako banálny a bez jediného významu. Pre dobové 
myslenie o literatúre boli podľa Mináča charakteristické dva znaky: odvodený, nepôvod-
ný a z vonkajších náhodných zdrojov inšpirovaný sklon k iracionalite a literátskosť, pre-
javujúca sa prerušením „spojenia so skutočnosťou“, ako aj utváraním si určitých mocen-
ských pozícií v literárnom poli. Mináč v tejto súvislosti hovorí o „skupine literátov, ktorá 
sa ujala vlády veci“, o atmosfére „hlbokého všeobecného súhlasu ako za čias najtupšieho 
dogmatizmu“.10 V závere proklamoval, že motiváciu pre svoje vystúpenie našiel práve 
v odpore k spomenutej jednomyseľnosti: „Som presvedčený, že každý monopol na myš-
lienky v oblasti umenia (...) je nenormálny a nebezpečný (...) po čase degraduje na feldvé-
belstvo a papagájčinu.“11

Mináč vo svojom vystúpení nepersonifikoval svojich protivníkov, ani spor explicit-
ne nedefinoval ako generačný. Citoval nemenovaných kritikov, zmienil „všeobecný prúd“12 
alebo „nový pohyb“.13 Konkrétnejšiu generačnú platformu nadobudla polemika v prís
pevkoch Milana Hamadu. Prvýkrát odpovedal Mináčovi v článku Slovo cez prsty:14 za 
osobným tónom polemiky15 sa nachádzala problematika charakteristická pre vtedajšiu 
situáciu kritického i  širšie poňatého humanitného diskurzu, ktorú by bolo možné vše-
obecne pomenovať ako otázku moci.16 Tá sa objavovala v opakovane použitej rétorickej 

	 9	Mináč, Vladimír: Malé vztyčovanie prstov. In: Kultúrny život, roč. 19, 1964, č. 9, s. 3. Knižne in: Bob, 
Jozef – Nadubinský, Michal: Kritika 64. Bratislava : Slovenský spisovateľ, 1964, s. 54.

	 10	Tamže, s. 56.
	 11	Tamže, s. 57.
	 12	Tamže, s. 48.
	 13	Tamže, s. 56.
	 14	In: Kultúrny život, roč. 19, 1964, č. 12. Knižne in: Hamada, Milan: V hľadaní významu a tvaru. Brati-

slava : Smena, 1966, s. 219 – 227. Tu citujem z knižného vydania.
	 15	Hamada vychádzal pri svojej argumentácii ad personam z Mináčovho dnes už povestného výroku „rád 

bývam kacírom (hoci nerád bývam upaľovaným)“ (Mináč, Vladimír: Malé vztyčovanie prstov. In: 
Bob, Jozef – Nadubinský, Michal: Kritika 64. Bratislava : Slovenský spisovateľ, 1964, s. 48) a, 
implicitne odkazujúc na Mináčovu minulosť, napísal, že „kacír, ktorý sa zachránil a nepovedal prečo, 
vedením akýchsi iracionálnych síl zacítil v sebe potrebu upaľovať iných“ (Hamada, Milan: V hľadaní 
významu a tvaru. Bratislava : Smena, 1966, s. 220). V ďalšom pokračovaní sporu sa Mináč v úvode prís
pevku Hory svetové – myš slovenská ohradil voči Hamadovmu výkladu svojich slov, považujúc ho za 
dezinterpretáciu a neslušnosť (In: Kultúrny život, roč. 19, 1964, č. 16, s. 3 a 10).

	 16	Bol to pozoruhodný rys polemiky: každý z oponentov odmietal podozrenie, že by disponoval mocou 
alebo bol s ňou nejakým spôsobom spojený. Mináč vyslovene zdôrazňoval individuálnosť svojho an-
gažmán. Aj v pokračovaní polemiky, v odpovedi na Hamadovo vystúpenie (článok Hory svetové – myš 
slovenská, in: Kultúrny život, roč. 19, 1964, č. 16, s. 3 a 10), kde sa bránil tomu, čo označil za oponento-
vu dezinterpretáciu vlastných slov, odmietal svoju zviazanosť s mocou, i to, že by nejakú mal: „Nemám 
nijakú moc. Vždy som bojoval len myšlienkami...“ Moc ako pojem a jeho konotácie nadobudli v tomto 
období evidentne negatívnu príznakovosť: polemizujúci naopak vyzdvihovali svoju „bezmocnosť“ a brá-
nili sa obvineniam, že reprezentujú niečo iné než len vlastnú individualitu. Platí to najmä pre Mináča, 
Hamadov postoj bol generačný (často využíval plurál: „my“, „naša generácia“), no aj tí, s ktorými sa 
stotožňoval a v mene ktorých hovoril, nedisponovali podľa neho mocou. Samo slovo moc má však am-
bivalentnú podobu: prisudzovaná protivníkovi nadobúdala moc akúsi bližšie nešpecifikovanú inštitucio-
nálnu podobu s odkazom na istý model mocensky riadenej kultúry (a na dobu nedávno minulú, ktorá 



100	 Slovenská literatúra, 62, 2015, č. 2

figúre, uplatnenej voči protivníkovi: jedna i druhá strana ho predstavovala ako „človeka 
moci“ (alebo s mocou nejakým spôsobom zviazaného) a seba ako bezmocnú. Ak Mináč 
píše o  „ničím sa neobmedzujúcich intelektuáloch“, ktorí „môžu terorizovať umenie“,17 
Hamada vo svojej replike píše, že nemajú nijakú moc, pričom práve Mináč „používa 
zbrane, ktoré boli (...) nie tak dávno (...) namierené proti nemu“.18 Téma vzťahu moci 
a umenia (event. jeho reflexie) v dobovom kontexte odkazuje na nedávnu minulosť, teda 
na pomery v kultúrnom poli v prvej polovici päťdesiatych rokov – obaja polemizujúci sa 
od tohto obdobia dištancujú a zároveň sa s ním pokúšajú vyrovnať (a zároveň jeho povesť 
v dobovom povedomí dokážu využiť vo vzťahu k  čitateľovi persuazívne a vo vzťahu 
k protivníkovi denuncujúco: tak Mináč, nachádzajúc aktuálnej situácii analógiu v dog-
matizme predchádzajúceho desaťročia, usvedčuje protivníka – kritiku – z  podobnosti 
tomu, proti čomu sa ona obracia).Vyzerá to, akoby v tomto období moc nevzbudzovala už 
ani tak strach či rešpekt, ako skôr podozrenie a odpor. Negatívna skúsenosť päťdesiatych 
rokov (a išlo predovšetkým o skúsenosť s mocensko-donucovacími mechanizmami tej 
doby) utvárala úbežník polemiky. Rozdielnosť medzi Mináčom a Hamadom však nebola 
daná ani tak odlišnými interpretáciami predchádzajúceho desaťročia, ale skôr konzekven-
ciami, ktoré po skúsenosti s ním bolo potrebné vyvodiť pre súčasnosť. Otázka znela, čo 
s dedičstvom nie tak dávnej minulosti: ním mal byť marxizmus a v jeho intenciách pokra-
čujúca „sociálna revolúcia“. Hamada nesúhlasil s Mináčovým tvrdením, podľa ktorého 
mala kritika v úmysle celkom emancipovať umenie od „neumeleckých síl“ (a teda aj so-
ciálnej revolúcie): išlo mu o „humanitnú transcendenciu“ tejto revolúcie, ktorá v pred-
chádzajúcom období zaznamenala „povážlivú degradáciu svojho ľudského obsahu“.19 
Spoločenský priestor, v ktorom sa uvažovanie oboch polemizujúcich pohybovalo, je stále 
ešte vymedzený pojmom socializmus, rozdiel je v predstave o jeho možnostiach a o úlo-
he umenia v jeho rámcoch: „... nejde o nič iné, len vrátiť socializmu po období prudkých 
deformácií, ktoré siahali až na jeho základy, základný zmysel – oslobodenie človeka 
(...).“20 Hoci socializmus bol nespochybňovaným východiskom tak u  Mináča, ako aj 
u Hamadu, každý z nich ho interpretoval v inom koncepčnom rámci. U Mináča išlo o ur-
čitú danosť, legitimizovanú teleologickou verziou marxistického výkladu dejín. Tento 
výklad určoval aj jeho postoj k umeniu vznikajúcemu mimo hraníc „socialistického tábo-
ra“. Uznával jeho platnosť v rámci systému „buržoázneho umenia“, teda aj jeho „relatív-
nu pokrokovosť“, ale v podstate zachovával striktne diferencujúci model „dvoch svetov“, 
charakteristický pre päťdesiate roky. Hamada takéto poňatie spochybnil (napr. relativizu-

s ním bola spojená), vlastnému výkonu – napr. vystúpeniu v polemike – sa však mocenský charakter 
nepriznával, aj keď by bolo malo ísť iba o moc symbolickú, na akú si v každej diskusii jej účastníci na-
pokon nárokujú (moc presvedčiť oponenta či publikum).

	 17	In: Mináč, Vladimír: Malé vztyčovanie prstov. In: Bob, Jozef – Nadubinský, Michal: Kritika 64. 
Bratislava : Slovenský spisovateľ, 1964, s. 47.

	 18	Hamada, Milan: V hľadaní významu a tvaru. Bratislava : Smena, 1966, s. 220.
	 19	Tamže.
	 20	Tamže, s. 222. V približne rovnakom čase, v spise O revolúcii vydanom v roku 1963, vychádza Hannah 

Arendtová z veľmi podobného poňatia revolúcie: „O revolúcii môžeme hovoriť iba tam (...), kde boj za 
oslobodenie od útlaku sa aspoň snaží o konštituovanie slobody“ (Arendtová, Hannah: O revoluci. 
Praha : OIKOYMENH, s. 31).



Slovenská literatúra, 62, 2015, č. 2	 101

júcim označením „tzv. buržoázna literatúra“), v jeho poňatí tvorí literatúra (i svet) integ-
rálny celok: „Nazdávam sa, že robiť takú deliacu čiaru medzi buržoáznym a socialistic-
kým umením, akú robí Vladimír Mináč, je anachronizmus (...).“21

Rozdiely medzi koncepčnými východiskami sa prejavili aj v spôsobe, akým disku-
tujúci pristupovali k antropologickej problematike: pre Mináča bol človek spoločensky 
a historicky determinovaný, určovaný sociálnou situovanosťou, Hamada hovoril o „člo-
veku vôbec“,22 podliehajúcemu odcudzeniu tak v kapitalistickej, ako aj v socialistickej 
spoločnosti (ani tá „nemá možnosti zabrániť jeho vzniku“23). Filozofiu a umenie chápe 
v  ich možnosti postaviť sa proti odcudzeniu, existencializmus ako podnet, ktorý vedie 
k  rozpracovaniu marxizmu (odvoláva sa na mladého Marxa, jeho Rukopisy...). Oproti 
Mináčovmu historizujúco poňatému marxizmu, determinujúcemu človeka na funkciu so-
ciálnych vzťahov, teda oproti výkladu, z ktorý vychádzal z ideologicky inštrumentalizo-
vanej a po roku 1948 mocou oficiálne inaugurovanej „filozofie dejín“, sa Hamada doža-
doval „interpretácie marxizmu ako filozofickej antropológie, ako filozofie človeka“.24 
S antropologickou a filozofickou problematikou sa spájal aj Hamadov prístup k otázkam 
realizmu. Odmietol Mináčovo tvrdenie, podľa ktorého by mal byť odporcom realizmu, 
a  odlíšil dve jeho podoby: zamietavo sa postavil iba k  prvej z  nich, ktorá spočíva na 
„prostej reprodukcii príbehov“ (analogicky k nej postavil „povrchnú a priamočiaru poli-
tickú interpretáciu skutočnosti“), pričom tá druhá, reprezentujúca „skutočnú realistickú 
literatúru“, „konštruuje a  rekonštruuje situácie, v  ktorých sa nachádza človek“ (a má 
pendant v „zložitej filozofickej interpretácii“25). Išlo tu o zložitejšie poňatie otázky realiz-
mu, ktorý, ak mal byť umením, si s reprodukciou skutočnosti podľa apriórnych ideologic-
kých modelov už nevystačil: v tejto súvislosti sa Hamada odvolával na českého filozofa 
Karla Kosíka a jeho poňatie umenia ako „deštrukcie pseudokonkrétnosti“ (z Kosíkovej 
knihy Dialektika konkrétního, z podkapitoly Metafyzika každodenního života, je aj dlhší 
citát, ktorým Hamada uzatvára odpoveď Mináčovi26). Jedným z predmetov sporu bola aj 
otázka vplyvu. Kým Mináč vyčítal dobovému mysleniu o literatúre nekritickú a nesysté-
movú recepciu náhodných, aktuálne sa objavujúcich („módnych“) zdrojov západoeuróp-
skej proveniencie, v domácom prostredí neproduktívnych, teda závislosť, pre Hamadu, 
ktorý sa okrem Kosíka odvolával aj na V. Havla či E. Ionesca (ako predstaviteľov absurd-
nej drámy), bola táto otvorenosť podmienkou pre pochopenie „ľudskej situácie“: nezdie-
ľal presvedčenie svojho oponenta o principiálnej odlišnosti medzi človekom západného 
(„buržoázneho“) a východného („socialistického“) sveta, vonkajšie zdroje predstavovali 
pre neho podnet, ktorý bolo možné produktívne rozvinúť v domácej konkretizácii. 

Aj prostredníctvom tejto diskusie sa Milan Hamada profiloval ako typ postulatívne-
ho a v tejto fáze aj generačného kritika: vo vzťahu k tvorbe prichádza s vlastnou koncepč-
nou aktivitou, hovorí v mene viacerých: „S takto naznačenou problematikou súvisia aj 
	 21	Hamada, Milan: V hľadaní významu a tvaru. Bratislava : Smena, 1966, s. 219 – 227.
	 22	Tamže, s. 223.
	 23	Tamže, s. 221.
	 24	Tamže, s. 224.
	 25	Tamže, s. 225.
	 26	Kosík, Karel: Dialektika konkrétního. Praha : Nakladatelství Československé akademie věd, 2. vyd., 

s. 60.



102	 Slovenská literatúra, 62, 2015, č. 2

naše požiadavky na umenie...“27 V polemike s Mináčom definuje aj vlastnú, rámce litera-
túry prekračujúcu kritickú konfesiu: „Nie v postulovaní úzkych programov a poetík, ako 
sa domnieva Mináč, nie v boji proti realizmu hľadám svoje poslanie kritika. Moje znepo-
kojenie nad stavom našej literatúry má hlbšie príčiny, než aby ich bolo možné vymedziť 
obhajobou istej poetiky (...) [ide] o otázky problematizácie dnešnej skutočnosti a človeka, 
ktorá čaká na svoju umeleckú realizáciu.“28

V Mináčovej odpovedi Hamadovi29 sa polemika rozdelila do dvoch vrstiev. Osobný 
aspekt sa objavil už na začiatku Mináčovho textu: v poznámke o nedostatku inteligent-
ných protivníkov, vo výhradách voči spôsobu, akým Hamada rozvinul Mináčovu seba-
charakteristiku (išlo o Mináčovo kacírstvo: on sám oponentovu interpretáciu označil za 
„neslušnosť“, no zároveň podal psychologizujúcu, veľmi osobnú a zaujatú typológiu sú-
časných intelektuálov ako ahistorických „egotikov (...) privlastňujúcich si svet“, ako ľudí, 
ktorí „považujú vlastné ťažkosti s  trávením za rakovinový nádor civilizácie“30). Obaja 
polemizujúci využívali určitú, každý inú autoštylizáciu. Hamadova, ako som už spome-
nul, bola generačná („my“), Mináčova individualistická („Mám síce skupinu, ale som 
v nej zatiaľ len ja“31), ktorá mala tvoriť základ jeho vlastnej názorovej integrity: „Moja 
predstava o ľudskom obsahu socializmu sa nezmenila, naopak, je stále jedinou príčinou 
mojich činov.“32 Z takto osobne deklarovaného názorového presvedčenia vychádzal Mi-
náč aj pri pokuse definovať elementárne rámce, v ktorých by sa diskusia mala pohybovať: 
„... základným meradlom triedenia duchov je dnes, práve tak ako pred polstoročím, vzťah 
k socializmu (...)“.33 Pochybnosti, ktoré by vzhľadom na skúsenosť nedávnej minulosti 
(päťdesiate roky) mohli „vzťah k socializmu“ sprevádzať, sa pokúsil vyvrátiť historickou 
analógiou: ak Francúzska revolúcia (v dobovom diskurze „buržoázna“) presadila nový 
typ vzťahov napriek teroru a všetkému, čo po ňom nasledovalo, potom aj stalinizmus 
bolo možné pochopiť ako sprievodný jav (ako úchylku, dialektickú vývinovú zákrutu) na 
ceste k takej podobe socializmu, v ktorej sa naplno presadí jeho „ľudský obsah“. Rámce 
Mináčovho uvažovania tvorí historizmus marxistickej proveniencie, v ktorom hrá kľúčo-
vú úlohu pojem historickej (vývinovej) nutnosti. Podľa neho príslušníci mladej generácie 
pod vplyvom skúseností so stalinskou fázou vývoja stratili vieru v socializmus ako celok, 
vieru, ktorú si on zachoval. Rezignovali na „historickú, t. j. politickú úlohu“ socialistic-
kého intelektuála, pretože im „chýba poznanie, ale aj mravná odvaha byť dôslednými“.34 
Podľa Mináča sa výhrady, že marxizmus „nerešpektuje človeka“, v skutočnosti týkajú 

	 27	Hamada, Milan: V hľadaní významu a tvaru. Bratislava : Smena, 1966, s. 222, zvýr. V. B.
	 28	Tamže, s. 226.
	 29	Hory svetové – myš slovenská. In: Kultúrny život, roč. 19, 1964, č. 16, s. 3 a 10.
	 30	Tamže.
	 31	Tamže.
	 32	Tamže.
	 33	Tamže. Problematiku „vzťahu k socializmu“ nastolil Mináč v situácii, keď deklarovanie inej než pozitív-

nej podoby tohto vzťahu vo verejnom priestore by znamenalo prinajmenšom stratu publikačných mož-
ností, teda šance verejne vystupovať. Kritizovať bolo možné nedávnu minulosť, teda „deformácie“ socia-
lizmu, nie však jeho princípy.

	 34	Tamže.



Slovenská literatúra, 62, 2015, č. 2	 103

„nie marxizmu, ale jeho vulgarizácie, mechanického materializmu“.35 V tejto súvislosti 
oddelil stalinizmus ako vývinový exces od leninizmu ako správneho smeru na ceste deji-
nami, pričom napr. „systém leninských sovietov“ považoval za inšpiratívny aj pre súčas-
nosť.36 Mináč však zároveň pripustil existenciu „dvoch koncepcií literárnej skutočnosti“, 
pričom jedna môže vzísť aj z generačnej platformy, no vyhradil si možnosť nesúhlasu. 
Jeho vyjadreniu venoval väčšinu svojej state. Alternatívna koncepcia (za jej predstaviteľa 
považoval aj Hamadu) bola podľa Mináča efemérna, obmedzená na negáciu dovtedajšie-
ho vývoja socialistickej literatúry. Jej východiskom bol iba nedefinovateľný životný pocit 
bez prítomnosti nového filozofického základu. Tým mal byť existencializmus, pretože 
oponenti s ničím iným neprišli. Mináč považuje existencializmus za „špecificky českoslo-
venský mýtus“ a filozofiu „plnú vnútorných rozporov“,37 ktoré mal potvrdiť súbor krát-
kych citátov z Jaspersa, Sartra a Heideggera. Rozpornosť tejto filozofie sa pokúsil doložiť 
na príklade Sartra a jeho dvoch podôb, keď proti Sartrovi „bytia k ničote“ postavil Sartra 
„slobody“; aj pokiaľ išlo o samotnú slobodu, rozlišuje jej dve protikladné podoby, slobo-
du ako danosť („odsúdení k  slobode“) a  historicky a  sociálne podmienenú „slobodu 
druhých“. Práve ahistorizmus, presvedčenie o nemennosti „ľudskej reality“ vytýka Bohu-
šovi Kováčovi v súvislosti s jeho zmienkou o Beckettovi:„Len čo hľadáte zmysel života 
mimo historického pohybu človeka, mimo vzťahy, v abstrahovanom indivíduu, všetko zne-
zmyselnie.“38 Základná opozícia, ktorú do diskusie vniesol Mináč, je protiklad historickej 
podmienenosti človeka a jeho abstraktného, mimočasového poňatia. Od tohto vymedze-
nia sa odvíja aj chápanie slobody: môže byť tak poznaním a prijatím historického údelu, 
ako aj individuálnou a aktívnou prácou subjektu na zmene, vymaňovaním sa z podmiene-
nosti. V Mináčovej historickej perspektíve boli aktuálne možnosti subjektu limitované 
stavom vývoja: v rámci historických premien buržoázie bol subjekt objavený, mal obdo-
bie heroického vzmachu a stal sa postupne zbytočným (príkladom boli pre Mináča Dosto-
jevského a Kafkovi hrdinovia, absurdné divadlo chápe ako koniec jeho cesty, ako tvorbu 
svedčiacu o „krachu jednej nádhernej ilúzie: ilúzie individualizmu“39). Dobovo prefero-
vaný pojem odcudzenia považoval za devalvovaný a módny (s odvolaním sa na interview 
J. Blažkovej vyslovil známu vetu: „Kto nie je odcudzený, je primitív a bača“40), zdôraznil 

	 35	Tamže.
	 36	V tomto bode diskusie Mináč podliehal pochopiteľnému dobovému skresleniu, ktoré historicky preceňo-

valo úlohu autonómnych samosprávnych orgánov, vznikajúcich demokraticky zdola a pôsobiacich aktív-
ne najmä v začiatkoch revolúcií, alebo vo chvíľach ich ohrozenia (sekcie, robotnícke rady, komúny, so-
viety...). Išlo o podobu spravovania vecí verejných, ktorá bola pre ľavicovo a revolučne orientovaných 
intelektuálov mimoriadne príťažlivá, možno svojou tragickou nezavŕšenosťou: v obdobiach stabilizácie 
nových režimov boli spomenuté iniciatívy vytesnené alebo priamo zlikvidované centrálnou mocou, kto-
rej jadro tvorili profesionálni revolucionári (hovoriť v  tejto súvislosti o „leninských sovietoch“ je tak 
historickým nedorozumením). Spomenuté iniciatívy sú pre Hannah Arendtovú nerealizovanou alternatí-
vou k centrálne byrokraticky spravovanému „dedičstvu revolúcií“: tejto téme zasvätila poslednú kapitolu 
knihy O revolúcii, nazvanú Revolučná tradícia a jej stratený poklad (viď Arendtová, Hannah: O re-
voluci. Praha : OIKOYMENH, 2011, s. 213 – 278).

	 37	Hory svetové – myš slovenská. In: Kultúrny život, roč. 19, 1964, č. 16, s. 3 a 10.
	 38	Tamže.
	 39	Tamže.
	 40	Tamže.



104	 Slovenská literatúra, 62, 2015, č. 2

jeho sociálnu a historickú podmienenosť, ako aj možnosť niektoré jeho formy v socializ-
me odstrániť (napr. tie, ktoré vyplývajú zo vzťahu jedinca a štátu). Nenachádzal perspek-
tívu v približovaní umenia a vedy, odmietal zamieňanie ich funkcií (pravdepodobne s im-
plicitným odkazom na článok Milana Hamadu Literatúra na rozhraní,41 venovaný 
uvedenej problematike). Podľa Mináča umenie nemohlo „defetišizovať“ skutočnosť, 
pretože jeho jediným nástrojom je subjekt tvorcu, ktorý nemá možnosť prísť k tomu typu 
poznania ako veda, nemá prostriedky objektivizácie: „Umelec síce môže narušiť obecne 
vládnuce konvencie a mýty, ale len za cenu, že vytvára nové konvencie a nové mýty, ume-
nie je mýtotvorné.“42 Zdôrazňoval sociálnu funkčnosť umenia, odmietal – prostredníc-
tvom príkladov z výtvarného umenia – „umenie bez publika“, ale aj také, ktoré nemôže 
pôsobiť bez sekundárneho výkladu. „Umenie je sociálny fakt. (...) Len čo sa chce vymknúť 
z tejto ‚osudovosti‘, podpiľuje si konár, na ktorom sedí.“43 Základom Mináčovho vystúpe-
nia bolo modelovanie vzťahu medzi človekom a  historicko-sociálnymi podmienkami, 
v ktorých sa nachádza. Pripustil, toleroval prítomnosť paralelných či priamo protiklad-
ných koncepcií výkladu tohto vzťahu, teda akúsi podmienečnú súťaž svojho druhu, tá 
však mohla mať iba jedného víťaza: „Vzťah medzi subjektom dejín a  ich objektívnymi 
podmienkami je ďaleko zložitejší, než aby sa dal vystihnúť vzťahom nadradenosti alebo 
podradenosti. Práve nadradenie existencie nad ony ‚tradičné‘ podmienky vedie k idealis-
tickým skresleniam výkladu dejín. Interpretácie marxizmu môžu byť teda rozličné, ale 
správna je len jedna.“44 Mináčov výklad aktuálnej situácie literatúry sa pohyboval v rám-
coch tradične poňatého marxizmu, prednedávnom sčasti zdiskreditovaného ideologickou 
inštrumentalizáciou. Predstavoval preňho pružnú, situačne aplikovateľnú, ale napokon 
nespochybniteľnú doktrínu: išlo o koncepciu sveta, modelovanú niekoľkými základnými 
pojmami a protikladmi (buržoázne – socialistické, idealistické – materialistické, dejin-
nosť, historická nutnosť, sociálna podmienenosť človeka, triedna diferencovanosť...), 
o podobu sveta rozdeleného na dve polovice, z ktorých každá funguje v inom vývinovom 
rytme, v rozdielnom dejinnom režime. Mináčovi odpovedal Hamada proklamatívne ge-
neračným článkom Nie o existencializmus – o existenciu človeka!45 Zdôraznil – v porov-
naní s Mináčom – zásadne inú skúsenosť svoju i svojich vrstovníkov: „Ide naozaj o nový 
a iný životný pocit povedzme mojej generácie.“46 Nasadením, ale aj spôsobom, akým ar-
tikuluje „nový a iný životný pocit“ pripomína Chorváthove programovo-generačné state 
z tridsiatych rokov (Otrávená generácia: spojivo tu možno nájsť aj v analógii medzi dvo-
mi „bezdejinnými“ generáciami, ktoré nastúpili po historickom zlome, v období, keď už 
bolo zdanlivo všetko rozhodnuté). Spor sa tak dostal do súvislosti aj s generačnou dife-
renciáciou literatúry, keď východiskom koncepcií a spôsobu, akým sa presadzujú, je od-
lišná životná skúsenosť. Mináč ako príslušník strednej, povstaleckej generácie, aktívne 
	 41	Slovenské pohľady, roč. 80, 1964, č. 1, s. 18 – 22. Knižne in Hamada, Milan: V hľadaní významu 

a tvaru. Bratislava : Smena, 1966, s. 207 – 218.
	 42	Hory svetové – myš slovenská. In: Kultúrny život, roč. 19, 1964, č. 16, s. 3 a 10.
	 43	Tamže.
	 44	Tamže.
	 45	In: Kultúrny život, roč. 19, 1964, č. 19, s. 3. Knižne in: Hamada, Milan: V hľadaní významu a tvaru. 

Bratislava : Smena, 1966, s. 236 – 244. Nasledujúce citáty sú z knižného vydania.
	 46	Tamže, s. 237.



Slovenská literatúra, 62, 2015, č. 2	 105

účastný na „dejinách“, mal, pochopiteľne, iný vzťah k súdobému dianiu (bolo výsledkom 
aj jeho angažmán v predchádzajúcom období) než ľudia vyrastajúci počas vojny a do-
spievajúci po nej, ktorí boli pred veľké spoločenské zmeny onoho obdobia postavení ako 
pred hotovú vec bez možnosti rozhodovania. V polemike s Mináčovým objektivistickým 
poňatím historizmu Hamada označil postoj oponenta k dejinám za „fatalistický“, reduku-
júci človeka na objekt, a sám sa pokúsil odpovedať na otázku, čo sú dejiny. V tejto súvis-
losti sa prihlásil k aktívnej účasti na tvorbe sveta, ktorý ho obklopuje: „Históriu vnímame 
ako dejiny ľudí (...) etické hľadisko považujeme za eminentne politické (...) chceme byť 
aktívnymi spolutvorcami podmienok, v ktorých máme ako ľudia žiť.“47 Polemika sa niesla 
v znamení dvoch rozdielnych prístupov ku skutočnosti. Mináč sa ju snažil uchopiť z hľa-
diska dejín a ich zákonitostí, prostredníctvom pochopenia a odkrytia neosobných, člove-
ka presahujúcich mechanizmov, pre Hamadu bol podstatný ľudský aspekt spoločenského 
diania. Vo vzťahu marxizmu a existencializmu (či iných filozofických systémov a kon-
cepcií skutočnosti) presadzoval Hamada otvorenú podobu marxizmu, ktorá dokáže aj 
myšlienky vyslovené nemarxistami „absorbovať a  neeklekticky integrovať“.48 Každý 
z polemizujúcich zaujal aj iné stanovisko k nedávnej minulosti. Pre Mináča bol staliniz-
mus omylom, nepríjemnou a vývinom prekonanou deformáciou v zásade dobrej myšlien-
ky, Hamadovi predstavoval určitú podobu zla, ktorá človeka stále ohrozuje a môže sa 
hocikedy aktualizovať. Práve v tejto súvislosti zdôrazňuje poznávaciu funkciu literatúry 
ako významnú pre identifikáciu „zla“, „síl dehumanizácie“, pričom v tomto úsilí by ne-
mala zastať pri opise vonkajších prejavov zla, ale mala by smerovať k odhaleniu jeho 
zdrojov.49 Poznanie sa tak – spolu s pojmom človek – stáva jedným zo základných emblé-
mov dobového kritického diskurzu. Na Mináčom nastolenú problematiku „vzťahu k so-
cializmu“ Hamada priamo nereagoval, aspoň nie v tom zmysle, že by svoj vzťah (resp. 
vzťah „svojej“ generácie) priamo artikuloval. Problematiku obrátil: namiesto otázky, aký 
je vzťah človeka k socializmu, ho zaujímalo, aký je a aký môže byť pomer socializmu 
k človeku. Až po vyriešení tohto problému by bolo možné a zmysluplné odpovedať aj na 
Mináčom položenú otázku.50

Vystúpením Milana Hamadu získala slovenská kritika v prvej polovici šesťdesia-
tych rokov nové koncepčné východiská, hodnotenie literatúry dostalo širšiu spoločensko-
-dejinnú,  filozofickú a  antropologickú perspektívu. Toto rozšírenie literárnokritického 
poľa by v niečom povrchovo mohlo pripomínať situáciu z prelomu štyridsiatych a päťde-

	 47	Tamže, s. 237.
	 48	Tamže, s. 241.
	 49	Tamže, s. 242.
	 50	V polemike sa oživil dávny rozpor sprevádzajúci každú revolučnú aktivitu. Rekonštruuje ho H. Arendto-

vá vo svojej knihe O revolúcii z roku 1963. Východiskovo sa každá revolúcia snaží o „založenie slobo-
dy“ a pritom je postavená pred „sociálnu otázku“ (vykorisťovanie, útlak, do očí bijúce sociálne rozdiely) 
a s ňou späté „objektívne podmienky“. V historickom vývine sa tieto dve zložky dostali do konkurenčné-
ho vzťahu: v praxi jedna akoby vylučovala druhú, sloboda prestala byť predpokladom odstránenie so
ciálnej nerovnosti (viac k tomu viď Arendtová, Hannah: O revoluci. Praha : OIKOYMENH, 2011). 
Hamadov prístup vychádzal z pôvodných zámerov revolúcie (sloboda), Mináč zohľadnil revolučnú prax 
a uplatnil, v zmysle postulátov marxizmu, historické, nadosobné hľadisko, rešpektujúce objektívnu te
leológiu dejinného samopohybu k beztriednej spoločnosti.



106	 Slovenská literatúra, 62, 2015, č. 2

siatych rokov, keď kritika od špecificky estetickej a štruktúrnej problematiky literárneho 
diela prešla k otázkam ideologickým a svetonázorovým. Vtedy však išlo o pohyb riadený 
z iných priestorov spoločenskej štruktúry a v situácii, ktorá vylučovala osobnú autonó-
miu kritického výkonu i  rôznosť názorov. Literárnokritický diskurz predstavoval iba 
funkciu určitých nadriadených zložiek v rámci monolitného spoločenského systému. Ha-
madova iniciatíva vychádzala zvnútra literárnokritického poľa a rozširovala jeho priestor 
pre samostatnú, osobnostne garantovanú reflexiu literatúry: odmietnutie závislosti na 
vonkajších determinantoch („dejiny“), na miesto ktorých bola dosadená antropologická 
problematika („človek“), dovoľovalo kritike nastoliť iný vzťah už nie iba k literatúre, ale 
eventuálne aj k spoločenskému (mocenskému) poľu, teda možnosť formulovať svoj po-
stoj k veciam verejným vo väčšej miere ako dovtedy. Je potrebné zdôrazniť, že išlo o in-
tenciu, ktorá sa v daných spoločenských podmienkach („situácii“) mohla uplatniť iba li-
mitovane. Pojmy konštituujúce a  odôvodňujúce spoločenský status quo (marxizmus, 
socializmus) nebolo možné verejne spochybniť. V diskusii s Vladimírom Mináčom sa ich 
Milan Hamada pokúsil premyslieť z inej perspektívy: išlo o paradigmatický posun, ktorý 
otvoril literárnej kritike nové možnosti a ovplyvnil jej podobu až do konca desaťročia. 

Druhá dôležitá polemika, ktorá presiahla svoje východiská, t. j. konkrétnu básnickú 
knihu, a významne ovplyvnila kritický priestor (pole slovenskej literárnej kritiky), pri-
čom určila jeho podobu na niekoľko ďalších rokov, prebiehala začiatkom druhej polovice 
desaťročia nad zbierkou Miroslava Válka Milovanie v husej koži. V súvislosti s ňou sa 
zaužívalo aj označenie „spor o básnika“ (takto nazval svoj príspevok Michal Nadubinský, 
slovo spor bolo frekventované aj v názvoch statí Milana Hamadu, ktorý diskusiu inicio-
val). Pozornosť budem venovať tak jej priebehu, vnútornému problémovému obsahu jed-
notlivých príspevkov, ako aj dôsledkom polemiky: v tejto súvislosti sa pokúsim postihnúť 
význam, ktorý mala pre vývin slovenskej literárnej kritiky v niekoľkých nasledujúcich 
rokoch, a vyznačiť priestor, ktorý rozšírila pre slovenské literárnokritické myslenie.

Podnetom k diskusii bola stať Milana Hamadu Spor s básnikom.51 Východiskom 
Hamadovej kritiky bola charakteristika základnej významovej intencie celej zbierky, kto-
rú kritik pomenoval ako „gesto ničovania“ („gesto ničovania vytvára základný básnikov 
postoj“52). Podľa Hamadu na chaos a zmätok okolitého, „silami entropie“ postihnutého 
sveta odpovedal básnik ich literárnym zmnožovaním, poéziou, ktorá „je až na výnimky 
zachvátená amorfnosťou, torzovitosťou, fragmentárnosťou“.53 S týmto prístupom tvorcu 
súvisela aj štruktúrnu rozpornosť diela, ktoré bolo na jednej strane produktom „vypraco-
vanej a často samočinne pracujúcej metódy“54 (uplatňujúcej sa s až mechanickou dôsled-
nosťou) a zároveň prinášalo aj „druhý extrém (...) verše, ktoré majú vyslovene improvi-

	 51	In: Kultúrny život, roč. 21, 1966, č. 5, s. 4. Knižne in: Bob, Jozef – Nadubinský, Michal (eds.): 
Kritika 66. Bratislava : Slovenský spisovateľ, 1967, s. 85 – 90. Knižne aj in: Hamada, Milan: Básnic-
ká transcendencia. Bratislava : Slovenský spisovateľ, 1969, s. 38 – 46. V nasledujúcom texte citujem 
Hamadov príspevok i ďalšie state zo zborníka Kritika 66.

	 52	Tamže, s. 85.
	 53	Tamže, s. 85. 
	 54	Tamže, s. 85. 



Slovenská literatúra, 62, 2015, č. 2	 107

začný charakter“.55 Hamada napísal, že zbierka síce stojí na určitom poznaní, no to vo 
Válkovom prípade nie je nové (neprekračuje noetické kompetencie predchádzajúcej tvor-
by), má podobu „sentencií“, tézovitý charakter („menej poznáva a viac tvrdí“56) a nie je 
„exponované v umeleckom tkanive“57 diela: „toto poznanie je sprevádzané a programovo 
dovádzané do krajnosti“58 gestom, ktoré kritik identifikoval už na začiatku recenzie ako 
základné (gesto ničovania) a ktorému nedôveruje. Spor však Hamada neviedol ani tak 
o poznanie (nespochybňuje podobu sveta vo Válkovej poézii), ale o postoj k rozpoznané-
mu: išlo o to, či sa má umenie s identifikovanou podobou sveta zmieriť, alebo je v jeho 
silách daný svet zmeniť. Možnosť videl v  jeho humanizácii, na ktorú autor Milovania 
v husej koži rezignoval, v tvorivom geste, ktoré „proti osudu vytvára protiosud“,59 v tvor-
be „novej krásy“.60 Príkladom nerezignujúceho básnika bol kritikovi Vladimír Holan 
(Noc s Hamletom). V domácich súvislostiach nachádzal protiklad k Válkovi v tvorbe Mi-
lana Rúfusa: konkrétne išlo o vzťah pravdy ako symbolu Válkovej, s poznaním spätej 
poézie, a spravodlivosti, ktorej sa dovolával Rúfus v emblematickej básni Ľudstvo otvá-
rajúcej jeho oficiálny debut Až dozrieme („Ale ty, báseň, neodpúšťaj. / Buď spravodlivosť 
tvoja.“). Podľa Hamadu poznanie malo byť vo Válkovej poézii metodicko-analytickým 
aktom, záležitosťou rozumu („poézia tejto zbierky je už nielen vecou života, ale aj záleži-
tosťou rozumu, alebo ináč povedané programu (...) niet v tejto hre človeka, ktorý tento 
neľudský svet ľudsky prežíva“61), ústiacou do dehumanizovanej racionality. V protiklade 
k nej nastoľovanie spravodlivosti kritik chápal ako akt humanizačný. Poézia Milovania 
v husej koži bola vyjadrením erotickej skepsy, ale nie pokusom o jej prekonanie: jedinú 
výnimku našiel Hamada v  závere „silnej básne“62 Skľúčenosť. Ďalej sa pýtal: „Prečo 
však básnik spája akt lásky s aktom smrti?“63 Kritika zbierky bola aj kritikou určitej bás-
nickej koncepcie: nejde už o to, s akou dôslednosťou dokázal básnik svoj program napl-
niť, ale aká je povaha tohto programu a predovšetkým jeho produktívnosť v aktuálnej 
situácii človeka. Samotné Hamadovo kritické gesto malo programotvorný charakter, keď 
voči básnikovej koncepcii prichádza s vlastnou alternatívou, ktorú charakterizoval ako 
tvorbu „novej krásy“, ale napr. aj ako „tvorbu protiosudu“. Kritiku viedol z antropologic-
kých pozícií a smeroval ju najmä proti odosobnenosti Válkovej poézie v snahe uchovať 
určitú (ohrozovanú) podobu človeka. Hamadova programovosť vychádzala z určitej kon-
cepcie literatúry, z predstavy o funkcii, akú by v danej dobe mala mať (vyjadril ju v súbo-
re postulátov, ktoré sa týkali básnika a jeho úlohy: napr. od neho požadoval „najvyššiu 
mieru opravdivosti a  pokory“,64 keď povinnosťou tvorcu „nie je len priepasti otvárať 

	 55	Tamže, s. 86. 
	 56	Tamže, s. 88.
	 57	Tamže, s. 87.
	 58	Tamže, s. 86.
	 59	Tamže, s. 86. 
	 60	Tamže, s. 90.
	 61	Tamže, s. 86.
	 62	Tamže, s. 90.
	 63	Tamže, s. 89. 
	 64	Tamže, s. 87.



108	 Slovenská literatúra, 62, 2015, č. 2

(sám som bol dlho o tom presvedčený), ale aj chrániť pred nimi človeka“.65 Touto koncep-
ciou meral Válkovu zbierku, pričom mu nešlo ani tak o jednotlivé básne, ale skôr o zá
kladné významové gesto, teda o niečo, čo by sme mohli charakterizovať ako koncepčnú 
intenciu diela: voči nej predložil vlastnú alternatívu, ako aj kánon tvorcov, ktorí ju napĺ-
ňajú (Beckett, Holan, Ondruš, Rúfus...). Tento spor koncepcií nemal už iba estetické pa-
rametre a presahuje do oblasti etiky a noetiky („...jej neprítomnosť [t. j. prostredníctvom 
Holana evokovanej básnickej trúfalosti, ktorá podľa Hamadu absentuje u Válka, pozn. 
V. B.], zdôrazňujem, nie je len záležitosťou estetiky...“).66

Pre vývin dobového slovenského myslenia o literatúre bol podstatný Hamadom nasto-
lený vzťah k dielu a jeho autorovi, v širších súvislostiach vzťah kritiky a literárnej tvorby. 
Kritik sa stal suverénnym partnerom básnikovi, kritika literatúre, pričom táto suverenita 
založená na osobnostnej autonómii, odlišuje programovosť Hamadovho gesta od toho typu 
postulatívnosti, ktorý bol charakteristický pre kritické výkony predchádzajúceho desaťro-
čia, najmä jeho prvej polovice. Kritika päťdesiatych rokov tiež prichádzala s určitými ná-
rokmi a  požiadavkami voči súdobej literatúre, išlo však o  predstavy naoktrojované, nie 
pôvodné, ktoré vznikli mimo domáceho literárneho poľa, o zvonku dodané koncepcie, pro-
stredníctvom ktorých kritika zhodnocovala konkrétnu beletristickú produkciu. Autonóm-
nosť a  pôvodnosť Hamadovho prístupu predpokladala (a implicitne požadovala) určitú, 
v porovnaní s minulosťou nepomerne vyššiu mieru samostatnosti literárneho poľa, ako aj 
samotného tvorcu. Išlo o taký vzťah kritiky a tvorby, aký sa v slovenskej literatúre naposle-
dy do istej miery realizoval pred dvomi desaťročiami, v polovici štyridsiatych rokov (kritic-
ké vystúpenia J. Felixa v polemikách s lyrizovanou prózou a nadrealizmom). 

Na Hamadovu stať polemicky zareagoval Stanislav Šmatlák v článku „Ale ty, báseň, 
neodpúšťaj...“67 Voči Hamadovej kritike Válka vzniesol niekoľko zásadných výhrad: pova-
žoval ju za redukovanú, nezohľadňujúcu významové posolstvo zbierky v jeho celistvosti,68 
nedôslednú a vnútorne rozpornú,69 pričom zdôraznil potrebu adekvátnejšieho, štruktúrne 
diferencovanejšieho výkladu Milovania v husej koži. Zbierku analyzoval, vyložil a zhodno-
til v súvislostiach celého básnikovho diela ako zatiaľ posledný krok určitého významového 
pohybu (Šmatlákova mikrointerpretácia vychádzala z názvov jednotlivých zbierok, ktoré 
mu signalizovali ich základnú intenciu: v tomto kontexte malo Milovanie v husej koži pre-
hĺbiť analytický trend Nepokoja – čo Hamada zhodnotil ako opakovanie, bolo pre Šmatláka 
zintenzívnením výpovednej intencie). Vymedzil dve základné významové intencie Válko-
vej výpovede, pátos a iróniu (a na ne nadväzujúce možnosti výkladu: vážny, doslovný – 
subverzívny...), pričom aktuálnu zbierku chápal ako rozvinutie druhej z nich: „...dáva za 
pravdu tomu druhému významu, negatívnemu, deziluzívnemu, skeptickému (...) krajná po-

	 65	Tamže, s. 88.
	 66	Tamže, s. 90. 
	 67	In: Kultúrny život, roč. 21, 1966, č. 8, s. 3. Knižne in: Bob, Jozef – Nadubinský, Michal (eds.): 

Kritika 66. Bratislava : Slovenský spisovateľ, 1967, s. 91 – 99. Citujem zo zborníka Kritika 66.
	 68	„...vedel sa zásadne dištancovať od básnikovej výpovede (...) [za to platil] (doplnil V. B.) redukciou tejto 

poézie na akúsi ,nebezpečnú hru‘ (...) redukciou tohto básnika na akýsi odľudštený, obludne hypertrofo-
vaný mozog, kybernetický stroj...“, tamže, s. 91.

	 69	„...najprv dokázať katastrofálny krach poézii i básnika – a potom jej i jemu priznať atribút pravdivosti 
a naliehavosti?“, tamže, s. 92. 



Slovenská literatúra, 62, 2015, č. 2	 109

loha protikladná nie Nepokoju, ale Príťažlivosti.“70 V porovnaní s Hamadom Šmatlák opač-
ne vyložil aj funkciu tematického jadra zbierky, za ktoré, podobne ako jeho oponent, pova-
žoval lásku a eros. Našiel u Válka to, čo aj v tejto súvislosti chýbalo Hamadovi (keď podľa 
jeho výkladu básnik „oproti láske ochraňujúcej a zachraňujúcej stavia ‚lásku‘ ničivú, smr-
tiacu“71), teda aktívnu účasť na humanizácii súdobej skutočnosti.72 Dôležitým bodom sporu 
sa stal vzťah pravdy a krásy, pravdy a spravodlivosti: Šmatlák si za názov svojej state zvolil 
citát zo známej básne M. Rúfusa, polemicky tak odkazujúc na Hamadom proklamovanú 
protikladnosť Rúfusa a Válka, reprezentovanú „spravodlivosťou“ u jedného a „pravdou“ 
u druhého („podstatné majú spoločné: úsilie, aby sa ,spravodlivosť‘ básne kryla s jej prav-
divosťou“73). Šmatlák ironizoval Hamadovu požiadavku tvorby „novej krásy“, ktorá by 
bola schopná vzdorovať dehumanizovanej skutočnosti, a vyníma Válkovo dielo spod kura-
tely konvenčnej estetiky. Estetická dimenzia sporu bola tak polemikou o interpretácii krásy 
a jej funkčnosti v aktuálnej situácii poézie.74 Nesúhlasí s tvrdením, podľa ktorého táto tvor-
ba mala rezignovať pred ničivými, človeka ohrozujúcimi silami, keď nedokázala proti 
osudu postaviť „antiosud“ (ako to od literatúry žiadal Hamada) a dať človeku nádej: tou je 
pre Šmatláka vo Válkovej poézii – a v situácii, ktorá nepripúšťa duchovnú transcendenciu 
(„v našom storočí boh definitívne zomrel“75) – súcit.76 Každý z polemizujúcich priniesol iné, 
protikladné čítanie zbierky: Šmatlák v nej našiel to, čo tam podľa Hamadu malo absentovať 
(„vzdor voči ničivým silám vo svete i v sebe samom (...) vzdoruje práve tým, že to všetko 
presne pomenúva a identifikuje a má odvahu vziať na seba nevyhnutnosť žiť“77) a tak odmie-
tol oponentovu východiskovú identifikáciu základnej intencie zbierky, ktorou malo byť 
„gesto ničovania“.

Polemika nad Válkovou zbierkou mala, ako to v  takýchto prípadoch býva, okrem 
koncepčného aj osobný aspekt a jemu zodpovedajúcu rétoriku „pristihovania“ protivníka: 
na tomto mieste sa pokúšam rekonštruovať najmä jej vecnú podobu. Do diskusie o Milova-
ní v husej koži prispeli aj ďalší autori, priamo k polemike Hamada – Šmatlák sa vyjadril 
Michal Nadubinský78 a Miroslav Červenka.79 Pokračovala Hamadovou odpoveďou Šmatlá-
	 70	Tamže, s. 97. 
	 71	Hamada, Milan: Spor s básnikom. In: Bob, Jozef – Nadubinský, Michal (eds.): Kritika 66. Bra-

tislava : Slovenský spisovateľ, 1967, s. 89. 
	 72	„...u Válka sa téma lásky nie iba problematizuje, ale sa priamo zápasí o humanizačné, poľudšťujúce jadro 

lásky, o jej samotný ľudský zmysel. Začína sa to hneď v Nepokoji (...) a pokračuje oveľa intenzívnejšie 
i úpornejšie v zatiaľ poslednej Válkovej knihe“ (Šmatlák, Stanislav: „Ale ty, báseň, neodpúšťaj...“ In: 
Bob, Jozef – Nadubinský, Michal (eds.): Kritika 66. Bratislava : Slovenský spisovateľ, 1967, s. 94). 

	 73	Tamže, s. 97.
	 74	„Ak teda odmietam vnímať básnickú výpoveď Milovania v husej koži ako ,gesto ničovania‘, zdá sa mi, 

že už tým samým vyslovujem nedôveru voči prílišnej zvodnosti postulátu, aby sa poézia namiesto hľada-
nia a vyslovovania pravdy venovala radšej tvorbe novej krásy. Nebolo by to opäť len vytváranie nových 
ilúzií?“ (tamže, s. 99). 

	 75	Tamže, s. 98. 
	 76	„...schopnosť súcitu (toto slovo je potrebné chápať vo význame spolucitu) nie so samým, ale s niekým 

iným veľmi konkrétnym (...) vtedy, v tej chvíli [človek] je – nie ako biologická jednotka, ako súčasť ne-
konečnosti druhu, ale ako ľudská bytosť...“ (doplnil V. B., tamže, s. 98). 

	 77	Tamže, s. 98 – 99. 
	 78	Spor o básnika. In: Kultúrny život, roč. 21, 1966, č. 6, s. 10.
	 79	Spor s básníkem. In: Literární noviny, roč. 15, 1966, č. 12, s. 5.



110	 Slovenská literatúra, 62, 2015, č. 2

kovi,80 v ktorej precizoval svoje stanovisko a odlíšil dva možné postoje tvorcu k „situácii 
človeka“ (konštatujúci, obmedzujúci sa na reprodukciu skutočnosti, a tvorivý, „ontotvor-
ný“), a uviedol príklady „nerezignujúcich“ umelcov.81 Odmietol medzi nich zaradiť Válka: 
na rozdiel od Šmatláka nenašiel v  jeho poézii nijakú nádej, ani v spojení s  láskou nie.82 
Rozlíšil dve podoby krásy, pričom zdôraznil, že mu nejde o krásu zdobnú, sentimentálnu 
(ako mu to prisudzoval Šmatlák), ale o krásu „ontotvornú“, prekračujúcu poznanie a vzdo-
rujúcu jeho rezultátom (odvolával sa v tejto súvislosti na J. Skácela, W. C. Williamsa a J. 
Ondruša, ktorý svojou tvorbou mal v tomto ohľade prekročiť Válkovu poéziu83). Poznávací 
aspekt Válkovej poézie nehodnotil zvlášť vysoko, najmä pokiaľ išlo o jeho špecificky poe-
tickú motivovanosť,84 za „neľútostnou“ úprimnosťou zbierky odhalil snahu o  sexuálnu 
dráždivosť, prechádzajúcu až do exhibície lyrického subjektu.85 Ak pre Šmatláka bola zbier-
ka prehĺbením predchádzajúcej básnikovej tvorby, podľa Hamadu sa v nej Válek zopako-
val.86 Názorovú výmenu uzavrel stručnou bilančnou glosou S. Šmatlák,87 v ktorej sa vrátil 
k otázke vzťahu krásy a poznania, ako aj k významovej nosnosti básne Skľúčenosť v kon-
texte zbierky ako celku; v závere príspevku sa dotkol aj osobnej stránky sporu.88

	 80	Pokračovanie sporu. In: Kultúrny život, roč. 21, 1966, č. 10, s. 4. Knižne Hamada, Milan: Básnická 
transcendencia. Bratislava : Slovenský spisovateľ, 1969, s. 47 – 56. Knižne tiež in: Bob, Jozef – Na
dubinský, Michal (eds.): Kritika 66. Bratislava : Slovenský spisovateľ, 1967, s. 100 – 106. Citácie 
preberám zo zborníka Kritika 66.

	 81	Hamadom vymedzený literárny kontext tvoria nasledujúci, v polemike explicitne zmienení „príkladní“ 
autori, na ktorých sa odvoláva alebo ktorých súhlasne cituje: V. Holan, M. Rúfus, F. Halas, J. Skácel, W. 
C. Williams, J. Ondruš, Z. Mathauser (ten v súvislosti s charakteristikou Voznesenského, ktorá podľa 
Hamadu mala platiť aj vo Válkovom prípade). Dobovo známy protiklad medzi Satrom a  Camusom, 
dvomi najvýznamnejšími predstaviteľmi francúzskeho existencializmu, využil pri objasnení rozdielov, 
ktoré videl medzi tvorivým prístupom M. Válka a J. Ondruša: „Proces degradácie je totálny, a preto niet 
čo od čoho odlišovať, ako sa o to pokúša Šmatlák. Človek sa môže iba vzopierať a hľadať v sebe schop-
nosti ochrany a obrany tak, ako sa o to pokúšal povedzme Camus. (...) Pochopiteľne, že hoci rešpektuje-
me Sartrovu analýzu a Válkovo demaskovanie, bližší mi je básnik typu Camusovho. Bližší mi je Ondruš 
ako Válek. Obaja odmietajú ilúzie, lenže Odnruš na rozdiel od Válka podniká pokus o  humanizáciu 
sveta aj napriek tomu, že táto humanizácia nemá vyhliadky“ (tamže, s. 106). 

	 82	Tá v Milovaní v husej koži „...už nejestvuje (...) ľudské možnosti človeka treba hľadať aj niekde inde“, 
„..  každý milostný dotyk má v  sebe čosi zvieracieho (...) posadnutosť Válka predstavou človeka ako 
zvieraťa. V takomto svete niet naozaj nijakej nádeje“ (tamže, s. 101 a 105). 

	 83	„Áno, aj z handier, kostí, zo súčiastok tela možno a treba tvoriť krásu, z celého toho rozbitého a doláma-
ného sveta a človeka. To je jediné východisko, ktoré človeku ostáva. To je ten antiosud proti osudu, od-
por, ktorý kladie človek postupujúcemu tlaku entropie“ (tamže, s. 105).

	 84	„...Válek básňou supluje neraz poznanie, ktoré možno vysloviť iným spôsobom omnoho presnejšie. Bá-
seň všeličo vraví, ale prestáva to hovoriť ako báseň“ (tamže, s. 102). 

	 85	„Akt hľadania pravdy možno totiž zameniť za sebaodhaľovanie, za striptýz. A ten, zdá sa, už nemá cenu 
pravdy“ (tamže, s. 104 – 105). 

	 86	„V Milovaní akoby namaľoval ten istý obraz dráždivejšími farbami“; „... vidno na nej známky únavy, 
vyčerpanosti...“ (tamže, s. 103 a104). 

	 87	Tri poznámky k „sporu“. In: Kultúrny život, roč. 21, 1966, č. 11, s. 4. Knižne in: Bob, Jozef – Nadu-
binský, Michal (eds.): Kritika 66. Bratislava : Slovenský spisovateľ, 1967, s. 107 – 108.

	 88	Skutočným „dopovedaním“ polemiky – hoci v inom žánri – bola až Šmatlákova interpretácia Skľúče-
nosti, centrálnej básne Milovania v husej koži, publikovaná o rok neskôr (Šmatlák, Stanislav: Skľú-
čenosť (Pokus o interpretáciu básne Miroslava Válka). In: Romboid, roč. 2, 1967, č. 4, s. 15 – 28 a č. 5, 
s. 31 – 44).



Slovenská literatúra, 62, 2015, č. 2	 111

Polemika nad Válkovým Milovaním v husej koži aktualizovala veľké tradičné témy 
literárnokritického diskurzu, akými sú pravda, poznanie, krása, poézia, tvorivosť, človek 
a jeho situácia – to všetko však v podobe, aká len pred pár rokmi nebola predstaviteľná. 
Koncepčná, programová a vývinová iniciatíva v nej bola na strane Milana Hamadu, ktorý 
sa neuspokojil s tým, čo ešte donedávna predstavovalo len ťažko dosiahnuteľný ideál tvori-
vého výkonu, teda s dôsledným („krutým“) a ideologicky nenormovaným poznaním (išlo 
pritom o ideál, ktorého sa dovolával v predchádzajúcich kritických vystúpeniach: „Povin-
nosťou básnika nie je len priepasti otvárať, odkrývať (sám som bol dlho o tom presvedče-
ný)...“89), V jeho podaní sa už v tvorivom akte noetika automaticky nekryla s etikou, najmä 
nie bez účinnej koordinácie s estetikou („novou krásou“). Jadrom sporu tak nebola miera 
porozumenia (či neporozumenie) jednej konkrétnej básnickej zbierke, ale rozdielnosť kon-
cepčných východísk, predstáv o literatúre a jej možnostiach v určitej vývinovej fáze i v šir-
šom kontexte dobovej spoločenskej situácie. Dvaja hlavní aktéri sporu prišli s dvomi dia-
metrálne rozdielnymi prístupmi k  literárnemu dielu, s  dvomi odlišnými koncepciami 
literatúry, zakladajúcimi rozdielnosť ich kritického postoja k Válkovej poézii. Hamada vy-
šiel z toho, čo považoval za základné významové gesto celého diela („voluntárne gesto, 
ktoré (...) manifestuje existenciu ničoho“90), teda z určitého zovšeobecnenia, týkajúce sa aj 
charakteru metódy (strojová, samočinne pracujúca...), a najmä s  týmto gestom sa potom 
vyrovnával, merajúc ho v súvislostiach aktuálnej ľudskej situácie. Šmatlákove východiská 
boli analytické a zamerané na kontext básnikovej tvorby ako celku a vývinovú úlohu naj-
novšej zbierky. Zásadná rozdielnosť prístupov sa týkala ponajprv ich vzťahu k literatúre: 
Šmatlák chápal dielo ako imanentnú významovú skutočnosť, meral ho kritériami, ktoré 
nachádzal v ňom samom, koncepciou vyvodenou z jeho vnútorného významového usporia-
dania a rešpektujúcou jeho autonómiu (po skúsenostiach s predchádzajúcim vývinom lite-
ratúry tu mohlo zohrať svoju úlohu aj vedomie krehkosti, nesamozrejmosti tejto autonó-
mie). Hamada svojím kritickým gestom literatúru presiahol a  na dielo uplatnil kritériá 
vychádzajúce z  vlastnej, v  domácom kontexte pôvodnej kritickej koncepcie postavenia 
človeka v aktuálnom svete. Kritika sa tak stala autonómnou nielen vo vzťahu k politickým 
(mocenským) spoločenským reprezentáciám, ale aj v pomere k literatúre, aby takto samo-
statná mohla zakladať novú podobu partnerstva. Každý z polemizujúcich zároveň umiestil 
Válkovu zbierku do odlišného kontextu: u Šmatláka to boli vývinové rámce básnikovho 
diela (tie Hamada využil skôr kontrastne a zbierke vývinovú iniciatívu nepriznal), ale aj 
súvislosti modernej slovenskej (Novomeský, Rúfus) i českej lyriky (Halas). Hamada pri 
hodnotení Válka využil širší, takpovediac globálny kontext („súčasná poézia v širších eu-
rópskych a svetových súvislostiach“91), pričom prekračoval rámce druhové (odkazy na dra-
matikov) i umenia (filozofia, veda).

Obaja kritici sa zhodli na tom, že Válek sa zbierkou Milovanie v husej koži dostal na 
hranicu vtedajšieho chápania poézie, eventuálne ju aj v niečom prekročil. Rozdiel bol 

	 89	Hamada, Milan: Spor s básnikom. In: Bob, Jozef – Nadubinský, Michal (eds.): Kritika 66. Bra-
tislava : Slovenský spisovateľ, 1967, s. 88.

	 90	Tamže, s. 86. 
	 91	Hamada, Milan: Pokračovanie sporu. In: Bob, Jozef – Nadubinský, Michal (eds.): Kritika 66. 

Bratislava : Slovenský spisovateľ, 1967, s. 101.



112	 Slovenská literatúra, 62, 2015, č. 2

v tom, ako toto prekročenie každý z oponentov pomenoval a akú mu pripisoval hodnoto-
vú platnosť. Pre Šmatláka bola apoetickosť zbierky daná jej radikálnym rozchodom s tra-
dične poňatou krásou, s rozchodom s imaginatívnou tvorbou východiskovo poetistického 
zamerania – na miesto krásy nastupuje radikálne poznanie. Pre kritika to bol posun, ktorý 
mal vysokú hodnotu a rozšíril hranice poézie. Podľa Hamadu nešlo ani tak o prienik do 
nového, dovtedy nepoznaného terénu, ako skôr o pretlmočenie, „preklad“ špecifickej po-
znávacej problematiky, ktorá je v kompetencii vedy či filozofie, do jazyka poézie, o trans-
fer, ktorým sa však anulovala vlastná poetická funkcia diela: „...Válek básňou supluje 
neraz poznanie, ktoré možno vysloviť iným spôsobom omnoho presnejšie. Báseň všeličo 
vraví, ale prestáva to hovoriť ako báseň.“92 Nemalo teda ísť o rozšírenie hraníc poézie, ale 
o ich opustenie, neproduktívne tak z hľadiska poznania, ako aj poézie. Pre Hamadu bola 
básnická tvorba poľudšťujúcim projektom – explicitne o  tom písal v závere odpovede 
Šmatlákovi, keď uprednostnil Ondruša pred Válkom, pretože „podniká pokus o humani-
záciu sveta aj napriek tomu, že táto humanizácia nemá vyhliadky“.93

Samotná Hamadova artikulácia skúsenosti s Válkovou zbierkou zmenila, paradig-
maticky rozšírila priestor dobovej literárnej kritiky. Dá sa to povedať aj bez toho, aby 
bolo potrebné klásť si otázku, kto mal v tomto spore pravdu. Nepriamym, ale výrečným 
svedectvom spomenutej zmeny je článok Michala Nadubinského, v  ktorom priebežne 
rekapituluje „spor o básnika“ (taký je aj titul článku). O vystúpení M. Hamadu sa tam o. 
i. píše aj toto: „...navádza ho [rozumej Válka, pozn. V. B.] na niečo, čo nie je v básniko-
vých silách, ani v kritikovej kompetencii (...).“94 Práve zmienka o „kompetencii“ kritika (a 
kritiky ako takej) mimovoľne vystihla úlohu Hamadovho vystúpenia: „prekročenie“ 
kompetencie sa dá s odstupom času prehodnotiť ako jej rozšírenie, ako výkon meniaci 
dobovú kritickú paradigmu a zväčšujúci priestor pre literárnu kritiku. Rovnako možno 
prekódovať Šmatlákovu otázku, v ktorej vyslovil podozrenie, či Hamadov prístup nie je 
„prejavom prílišne hypertrofovanej kritickej suverénnosti“95 a hovoriť o suverenite kritic-
kého výkonu vo vzťahu k literatúre, ale aj vo vzťahu k subjektu, ktorý je jeho nositeľom. 
	 92	Tamže, s. 102.
	 93	Tamže, s. 106. Stanislav Šmatlák sa pri výklade Válkovej zbierky nepriamo dotkol jedného aspektu, 

z ktorého by bolo možné odvíjať ďalší pokus o konkretizáciu Milovania v husej koži v súvislosti s dobo-
vou situáciou humanistického diskurzu. Išlo by o jeho paradigmatické prekračovanie smerom k „cudzie-
mu“, „neľudskému“, ku všetkému, čo človeka v jeho prirodzenosti spochybňuje (event. spochybňuje onú 
prirodzenosť) a jeho podobu chápe iba ako dobovo limitovaný výsledok určitého projektu, ktorý sa po-
stupne vyčerpáva (tento prístup v tom čase nachádzame u francúzskeho filozofa Althussera pri jeho vý-
klade Marxa podávanom z iných než dobovo populárnych pozícií marxizmu ako humanizmu, či napr. 
u M. Foucaulta). Ako by v týchto, vtedy mimoriadne aktuálnych súvislostiach, obstála Válkova progra-
movo „dehumanizovaná“ poézia? Môžeme jej rozumieť ako paradigmatickému obratu, pokusu o radikál-
ne vyjadrenie inej, domácou poéziou dovtedy neartikulovanej skúsenosti? K tejto téme viď exkurz F. 
Matejova v štúdii Nad kritikami Milana Hamadu (prvýkrát vyšlo v r. 1993 ako úvod k personálnej bib-
liografii M. Hamadu, potom v r. 1994 ako doslov k Hamadovej knihe Sizyfovský údel, tu odkazujem na 
novšie knižné vydanie in: Matejov, Fedor: Fragmenty. Bratislava : Kalligram – Ústav slovenskej lite-
ratúry SAV, 2010, s. 27).

	 94	Spor o básnika. In: Kultúrny život, roč. 21, 1966, č. 8, s. 3. Knižne in Bob, Jozef – Nadubinský, Michal 
(eds.): Kritika 66. Bratislava : Slovenský spisovateľ, 1967, s. 109 – 112. Citované z antológie, s. 110.

	 95	Tri poznámky k sporu. In:Bob, Jozef – Nadubinský, Michal (eds.): Kritika 66. Bratislava : Sloven-
ský spisovateľ, 1967, s. 108.



Slovenská literatúra, 62, 2015, č. 2	 113

V porovnaní s polemikou, ktorú viedol Hamada s Mináčom, došlo pri diskusii nad Válko-
vou zbierkou v  jeho príspevkoch k  zaujímavému posunu modality. Ak voči Mináčovi 
vystupoval v mene viacerých (napr. vrstovníkov), o dva roky neskôr hovoril už „len“ sám 
za seba: od generačného My sa posunul k reflektujúcemu a postulujúcemu Ja. 

V prvej polemike zaradil Mináč Hamadu do radov tých, ktorí bojujú proti realizmu 
(išlo o postoj, ktorý charakterizoval ako „dogmatický antirealizmus“). Pomimo nároku na 
zhodnotenie tejto charakteristiky ju možno využiť pri pokuse o určenie pozície, ktorú 
Milan Hamada zastával v polemikách v polovici šesťdesiatych rokov. Bol antirealistom, 
ak slovo realista chápeme vo význame nie literárnom, ale ako charakteristiku postoja 
k životu a svetu naokolo, teda ako akceptáciu „reálnych možností“ v zmysle zmierenia sa 
so skutočnosťou. Hamada odmietol – povedané dobovo príznakovým a aj v tomto kon-
texte výstižným spojením J. P. Satra – „kolaborovať so skutočnosťou“. 

Po uplynutí takmer päťdesiatich rokov od polemiky Mináča s Hamadom charakteri-
zoval V. Petrík kritikovu pozíciu v spore takto: „Hamada teda posunul diskusiu o mladej 
literatúre na filozofickú rovinu. Otázku, aká má byť súčasná slovenská literatúra, spojil 
s otázkou, aký má byť náš socializmus, aby sa v ňom ona mohla slobodne rozvíjať. A naj-
mä, aby sa v ňom slobodne rozvíjal človek. (...) Zistil, že diskurz, ktorý sa tam [v západnej 
filozofii aj literatúre, pozn. V. B.] vedie o človeku i spoločnosti, má oveľa podstatnejší 
charakter, ako sa to dialo u nás.“96 Konštatovanie literárneho historika možno rozšíriť: 
išlo o  posun nielen na filozofickú, ale konkrétne spoločenskú rovinu. Ono nastolenie 
vzťahu medzi podobou literatúry a „nášho socializmu“ znamenalo aj obrátenie dovtedy 
prijímanej podoby tohto pomeru. V Hamadovom vystúpení a po ňom už nešlo len o to, či 
literatúra zodpovedá požiadavkám „spoločnosti“/moci, ako to bolo charakteristické pre 
päťdesiate roky (najmä ich prvú polovicu). Začalo byť podstatné aj to, či podoba spoloč-
nosti zodpovedá predstavám „človeka“, pričom literatúra mala zaujať významnú pozíciu 
pri novej artikulácii človeka samotného i jeho spoločenských nárokov. Práve v polemic-
kom geste M. Hamadu si kritická prax onej doby najmarkantnejšie a programovo najdô-
slednejšie vymedzuje vlastný priestor na pomedzí literárneho a spoločenského poľa (pri-
čom podoba toho druhého bola stále zásadne určovaná mocenskými vzťahmi). Nesplýva 
ani s jedným z nich, nestáva sa celkom ich funkciou: vymedzuje sa voči nim prostredníc-
tvom znakového konštruktu pomenovaného ako človek a generovaného bez mocenskej 
opory (v spore s mocou) na pomedzí filozofie a literatúry: kritiku zaujíma spôsob, akým 
ho kreuje literatúra, i vzťah „spoločnosti“ k jeho literárnej podobe. Kritika dokáže byť na 
strane „človeka“ aj proti „literatúre“ („spor o básnika“), ale aj na strane „literatúry“ proti 
„spoločnosti“/moci v prípade, ak „literatúra“ sama je na strane „človeka“ (polemika Ha-
mada – Mináč). 

Hamadovo vystúpenie bolo dôležitým krokom k autonomizácii slovenskej literárnej 
kritiky. Historicky iste nešlo o jej prvé osamostatňovanie, no v konkrétnych podmienkach 
a  so skúsenosťou predchádzajúceho desaťročia, ktoré bolo ešte takpovediac na dosah, 

	 96	Petrík, Vladimír: Kritický spor o charakter socialistickej literatúry. Polemika V. Mináča s M. Hama-
dom. In: Hochel, Igor (ed.): Podoby a premeny slovenskej literárnej kritiky v 50. a 60. rokoch 20. 
storočia. Nitra : Univerzita Konštantína Filozofa v Nitre, Filozofická fakulta, 2010, s. 55. 



114	 Slovenská literatúra, 62, 2015, č. 2

znamenal fakt, že tu kritika v polovici desaťročia odmietla splynúť s dobovými, mocen-
sky garantovanými artikuláciami „spoločnosti“ a  „spoločenského“ (a slúžiť im ako 
v prvej polovici päťdesiatych rokov) a zároveň odmietla byť iba „funkciou literatúry“ 
(alebo – v podobe tzv. skupinovej či generačnej kritiky – jej agilnejšej časti, napr. konkre-
tistov), významný posun. Smer týmto dvom paralelným autonomizačným pohybom – od 
spoločenského i od literárneho poľa do vlastného priestoru – určili dve polemiky Milana 
Hamadu. To je aj dôvod, prečo ich považujem za vývinový medzník slovenskej literárnej 
kritiky. 

(Pokračovanie v ďalšom čísle.)

Doc. Mgr. Vladimír Barborík, CSc.
Ústav slovenskej literatúry SAV
Konventná 13
811 03 Bratislava
SR
e-mail: Vladimir.Barborik@savba.sk


